

حديث: لفظ "حديث" جي لغوي معنى آهي خبر، ڳالهہ ۽ نئين شيءِ. اصطلاح مر سيدنا حضرت مُحَمَّدات اللهِ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِي قُول (كَالهم) فعل (كُر) ۽ تقرير (برقرار ركڻ) كي حديث چئبو آهي. اهڙي طرح حديث کي "خبر" ۽ "سنت" بہ چئبو آهي. جذهن ته حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ كان اسان تائين جن ماڻهن اهي حديثون بيان ڪيون آهن انهن کي "راوي" ۽ راوين جي سلسلي کي "سند حديث" چئبو آهي ۽ حديث جي عبارت کي "متن" چئبو آهي. حديث جا قسم: حديث جا چار قسم آهن. (1) حديث قولى (2) حديث فعلى (3) حدیث تقریری (4) حدیث قدسی. حديث قولي: حديث قولي جو مطلب آهي اها حديث جنهن ۾ حضرت مُحَمَّدُ أَسُوْلُ اللهِ خَاتَمُ النَّبِيِّيُنَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي كنهن كجالهم يا فرمان كى بيان كيو وجى جيكو حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ينهنجي زبان مبارك مان فرمايو هجي. جيئن قَالَ النَّبُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ أَفْشُوا السَّلَامَ ترجمو: سلام كي عام كريو. (سنن ترمذی حدیث: 1854)

47

حديث فعلي: حديث فعلي جو مطلب آهي اها حديث جنهن ۾ حضرت مُحَمَّدَّرَّسُوُلُ اللهِ خَاتَمُ النَّبِيِّيْنَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي ڪنهن اختيار ڪيل عمل ۽ طريقي کي بيان ڪيو ويو هجي تہ حضور پاڪ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن هيئن ڪيو. جيئن حضرت انس رضي الله فرمائي ٿو تہ: حضور اڪرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن بِڪري جو کير ڏُهي پيئڻ فرمايو، پوءِ پاڻيءَ سان گرڙي ڪيائون.

(سنن ابن ماجر, حديث: 99)

حديث تقريري: حديث تقريري جو مطلب آهي اها حديث جنهن ۾ ڪنهن صحابيءَ حضور اكرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهٖ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جي موجودگيءَ ۾ كو كر سرانجام ڏنو هجي. جنهن جو حضور كريم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهٖ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن كي علم هجي پر پاڻ سڳورن صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلَهٖ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن لَي علم هجي پر پاڻ سڳورن صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلَهٖ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن ان كي ان كم كان نه روكيو هجي نه ئي وري مَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن ان كي ان كم كان نه روكيو هجي نه ئي وري مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن ان كي ان كم كان نه روكيو هجي نه ئي وري مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن ان كي ان كم جي اجازت ڏني هجي يا ان جي تعريف ڪئي هجي، بلڪ خاموش رهيا هجن يا حضور اكرم پنهنجي رضامندي جو اظهار فرمايو هجي. جيئن حضرت انس رضي پنهنجي رضامندي جو اظهار فرمايو هجي. جيئن حضرت انس رضي پکي پاليو هو ۽ هو ان سان کيڏندو هو. حضور اكرم صَلَّى للهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ اللهُ فرمائي ٿو ته منهنجو هڪڙو ننڍڙو ڀاءُ "ابو عمير " هو جنهن بلبل ينهي عليه فرمائي ٿو ته منهنجو هڪڙو ننڍڙو ڀاءُ "ابو عمير آه و جنهن بلبل منع نه فرمايو. (صحيح بخاري: 216)، صحيح مسلم: 250) منع نه فرمايو. (صحيح بخاري: 216)، صحيح مسلم: 250) منع نه فرمايو. (الله تعالي) جي طرفان ۽ لفظ سيدنا حض جنهن جي معنى ۽ الله خاته مفهوم الله تعالي جي طرفان ۽ لفظ سيدنا حض حميتي منها ۽ تمائيه مَاته

مفهوم الله تعالى جي طرفان ۽ لفظ سيدن حصرت مخمر رسون الله خام النظيرين صلى الله عام الله عام الله عام الله عام ال

اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ: قَالَ اللهُ : أَنْفِقُ يَا ابُنَ آدَمَ أَنْفِقُ عَلَيْكَ ترجمو: رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ فرمايو: الله فرمايو: اي آدم جي اولاد! توهان (منهنجي بندن) تي خرچ ڪندؤ تہ آءُ توهان جي مٿان خرچ ڪندس. (صحيح بخاري: 5352)

سنت: "سنت" جي لغوي معنى "طريقو" ۽ "رستو" آهي. اصطلاح ۾ حضور ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي زندگي ۾ اختيار ڪيل طريقي کي "سنت" چئبو آهي. ۽ ان ۾ اهو عمل به شامل آهي جنهن کي نبي ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن هر هر ڪيو هجي. سنت کي قرآن ڪريم ۾ "اسوه حسنه" جي نالي سان بيان ڪيو ويو آهي.

حديث ۽ سنت جي اهميت: اسلام ۾ جهڙي طرح الله تعالىٰ جي توحيد تي ڪامل يقين رکڻ ضروري آهي اهڙي طرح حضور اڪرم صَلَّ الله عَنَدُهِ وَعَلَى آلِهٖ وَاَصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جي رسالت تي ايمان آڻڻ به اهم آهي. حضور اڪرم صَلَّ الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن تي ايمان آڻڻ جو مطلب هي آهي تہ پاڻ سڳورن صَلَّ الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جي اسوه حسنه کي سڀ کان بهتر نموني جو عمل سمجهي ڪري الله تعالىٰ جي حڪمن کي پورو ڪيو وڃي. جيئن ارشاد باري تعالىٰ آهي. ترجمو: توهان جي لاءِ پيغمبر جي ذات ۾ بهترين نمونو موجود آهي. (سورة موهان جي لاءِ پيغمبر جي ذات ۾ بهترين نمونو موجود آهي. (سورة مالاحزاب: 21) حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اسان جي ڪاميابي تڏهن ممڪن آهي جڏيئو ۽ عمل جو نمونو آهي. اسان جي ڪاميابي تڏهن ممڪن آهي جڏهن اسان پنهنجي سيرت ۽ مبارڪ هستي اسان جي پاڻ سڳورن صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اسان جي ڪاميابي تڏهن ممڪن آهي جڏيئو وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اسان جي ڪاميابي تڏهن ممڪن آهي جڏيئو عمل آله واصْحَابِهِ وَسَرَّمَ جن جي اسان جي ڪاميابي تڏهن محي آهي جنو آهي به ترين نينو وي عمل جو نمونو آهي. الاحزاب: 21) منونو اڪرم صَلَّ الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي ميارڪ همتي اسان جي لاءِ هر وقت روشن ڏيئو ۽ عمل جو نمونو آهي. الاحزاب: عمل کي پاڻ سڳورن صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اسوه حسنه جو تابع بڻايون ۽ زندگي جي هر شعبي ۾ پاڻ سڳورن صَلَ اهي هدايتون حديث ۽ سنت جي صورت ۾ اسان وٽ موجود آهن.

ارشاد باري آهي: وَ مَا آتْنَكُمُ الرَّسُوُلُ فَخُنُوْهُ \* وَ مَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا \* (سورة الحشر:7) ترجمو: ۽ رسول اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن توهان کي جيڪو به ڏين اهو وٺو ۽ جنهن شيءِ کان منع فرمائن ته ان کان رڪجي وڃو.

هن آيت سڳوري ۾ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَعَلَى آلِم وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي سمورن حڪمن ۽ تعليمات کي قبول ڪرڻ ۽ منع ڪيل شين کان رڪجي پوڻ جو امت کي واضح حڪم آهي. هڪ حديث ۾ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِمِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو آهي تہ ترجمو: جنهن شخص بہ منهنجي امت جي فساد جي وقت منهنجي ڪنهن بہ هڪ سنت کي مضبوطي سان پڪڙيو. ان لاءِ سؤ شهيدن جو ثواب آهي. (حلية الاولياء للاصبهاني، ج8، ص200)

حديث ۽ سنت جي اسان جي زندگي ۾ ان لاءِ به وڏي اهميت آهي جو سنت ۽ حديث ئي حقيقت ۾ قرآن جي حڪمن جي وضاحت ۽ تشريح آهي. ڇو تہ قرآن ڪريم ۾ بيشمار حڪم اهڙا آهن جن جو تعين ۽ شرح نبي ڪريم مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلْ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن کان بغير ناممڪن آهي. مثلاً: نماز جي رڪعتن جو تعداد ۽ رُڪن، سنتون ۽ تسبيحون وغيره. روزي جي حالت ۾ ڪهڙين شين کان بچڻ گهرجي. زڪواة جي نصاب ۽ زڪواة جي مال مان ڇا مراد آهي. حج جا رڪن زندگيءَ ۾ عملي طور تي ڪيئن ادا ڪجي؟ انهن جا جواب صرف ۽ صرف حديث ۽ رسول الله مَنَّ اللهُ عَنَيْهِ وَعَلَ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَنَّمَ جن جي سنت ۽ سندن پاڪ زندگيءَ مان معلوم ٿي سگهن ٿا.

صحابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين حضور اكرم صَمَّى اللهُ عَلَيْهِ

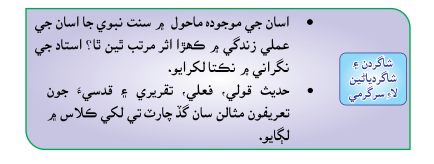
وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي فرمانبرداري ۽ سنت جي تابعداري ۾ سڀ كان وڌيڪ اڳرا هئا. انهن كي اها ڳالهہ پسند هئي تہ حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سفر ۾ هجن يا حضر ۾ ڪٿي ۽ ڪيئن پنهنجو كم سرانجام ڏين ٿا. تہ اهي بہ ان كم كي ان ئي انداز ۾ ادا ڪن ۽ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي سنت جي پيروي كن.

حديث ۽ سنت ۾ فرق: حديث ۽ سنت ذري گهٽ هڪ ئي مفهوم کي ظاهر ڪن ٿيون، صرف هڪ معمولي فرق آهي يعني حديث عام طور تي قول جي لاءِ ۽ سنت، فعل ۽ عمل جي لاءِ استعمال ٿيندي آهي.

قرآن ۽ سنت جو تعلق: قرآن مجيد "متن "جي حيثيت رکي ٿو ۽ حديث توڙي سنت "شرح "جي حيثيت رکن ٿيون ۽ حضور ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن قرآن مجيد جا مبلغ، شارح ۽ معلم بڻائي موڪليا ويا آهن. پيغمبر جو صرف اهو ڪم نہ آهي تہ احڪام الاهي ماڻهن کي زباني ٻڌائين بلڪ سندن فرائض ۽ ذميدارين ۾ اها ڳاله ب شامل آهي تہ پاڻ انهن احڪام خداوندي جو مفهوم، فائدا ۽ حڪمتون بيان ڪندي انهن جي عملي تشريح بہ امت جي سامهون پيش ڪري نيان ڪندي انهن جي عملي تشريح بہ امت جي سامهون پيش ڪري ممجهائين تانتہ ماڻهو احڪام الاهي جي تعميل ۾ ڪنهن به قسم جي حمي يا ڪوتاهي کان بچي سگهن. انساني زندگيءَ مٿان حضرت مُحَمَّدُّرَّسُوْلُ اللهِ حَاتُمُ النَّبِيِّيُنَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ انساني زندگيءَ مٿان حضرت مُحَمَّدُرَّسُوْلُ اللهِ حَاتُمُ النَّبِيَّنَ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه نوبوي جا اهم نتي جي مندي انهين جي عملي زندگيءَ تي اثر: سنت تي عمل ڪرڻ سان

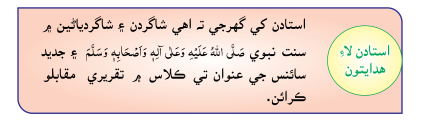
ڪجن ٿيون:

- انسان پنهنجي ضرورتن ۽ ڪمن کي پوري ڪرڻ لاءِ جدوجهد ڪندو آهي. پر جيڪڏهن انهن ڪمن ۾ سنت نبوي جو اهتمام هوندو تم اهي ڪر عمل ۽ عبادت شمار ٿيندا. مثلاً: کائڻ ۽ پيئڻ اسان جي ضرورت آهي. پر جيڪڏهن سنت جي نيت سان باادب ٿي دسترخوان تي گڏ ويهي، گڏيل کاڌي جو اهتمام ڪيو وڃي تہ اهو کائڻ بہ عبادت آهي.
- سنت نبوي جي اهتمام سان انساني صحت ۽ ماحول جي بهتري جو سامان ميسر ٿيندو. ڇو تہ سنت نبوي حلال ۽ پسنديده شين جي استعمال ڪرڻ ۽ پاڪائي ۽ صفائي جو درس ڏئي ٿي، جنهن سان سمورين بيمارين جو دروازو بند ٿئي ٿو.
- سنت نبوي جي پيروي اختلافن کي ختم ڪندي اتحاد ۽ ٻڌي پيدا
   ڪري ٿي. سڀني ماڻهن کي عملي زندگي گذارڻ جو گڏيل ۽ عام
   دستور ملڻ سان انهن ۾ نااتفاقي جو رجحان ڪمزور ٿي وڃي ٿو.
- سنت نبوي جي پيروي سان باطل ۽ شيطاني طور طريقن جي رستا روڪ ٿئي ٿي. حق ۽ نيڪيءَ جي ماحول کي جيئدان ملي ٿو. جنهن سان سمورين سماجي ۽ اخلاقي برائين جو در بند ٿئي ٿو.
- ڪيترن ئي مسئلن ۾ سائنس به سنت جي تائيد ڪئي آهي، کڻي
   جو سنت کي سائنس جي تائيد جي ضرورت ناهي.













حديث (1): خَيْرُكُمْ مَّنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَةُ- (صحيح البخاري, حديث:502) ترجمو: توهان مان ڀلو ماڻهو اهو آهي جيڪو قرآن ڪريم سکي ۽ ٻين کي سيکاري.

تشريح: هن حديث ۾ قرآن مجيد جي پڙهڻ ۽ پڙهائڻ وارن (استادن ۽ شاگردن) جي فضيلت بيان ڪئي وئي آهي. قرآن ڪريم الله تعالئ جو آخري مقدس ڪتاب آهي، جيڪو حضور اڪرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَاَصْحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن تي نازل ٿيو، جيڪو انسانن لاءِ قيامت تائين زندگي جو قانون آهي. ۽ هي اهو مبارڪ ڪتاب آهي جنهن جي حفاظت جو ذمو خود الله تعالئ کنيو آهي. جهڙي طرح سڄي دنيا ۾ الله سائين بلند ۽ برتر آهي، اهڙي طرح سندس ڪلام قرآن ڪريم به اعلئ ۽ اتم آهي. هن ۾ اسان جي نفعي، نقصان ۽ ڪاميابيءَ جون سڀ ڳالهيون لکيل آهن. تنهن ڪري اسان کي گهرجي ته اسان قرآن ڪريم کي دل جي خلوص سان پڙهون، گڏوگڏ سمجهه، تدبر ۽ غور و فڪر به هجي، ٻين کي قرآن ڪريم جي تعليم ڏيون. ان جي دعوت کي ماڻهن تائين چهچايون. ۽ ان تي عمل ڪريون ان جي مطابق عمل ڪرڻ ۾ ٻنهي

حديث (2): أَفْضَلُ النَّ كُي لَا اللهَ إِلاهَ اللهُ وَ أَفْضَلُ اللَّعَاءِ ٱلْحَبْدُ بِلْهِ-(سنن ترمذی، حدیث:3383) ترجمو: سڀ کان بهترين ذڪر لا الله الاالله آهي ۽ سڀ کان بهتر دعا تشريح: هن حديث ۾ ذڪر ۽ دعا جي اهميت ۽ فضيلت بيان ڪئي وئي آهي. "ذكر الله" پنهنجي وسيع معنى جي لحاظ سان نماز، قرآن جي تلاوت، دعا ۽ استغفار سڀني تي شامل آهي. پر عام طور تي ۽ اصطلاح ۾ الله سائين جي تسبيح ۽ تقديس، هيڪڙائي ۽ پاڪائي، ان جي عظمت ۽ وڏائي ۽ ان جي ڪامل صفتن جي بيان ڪرڻ کي "ذڪر الله" چئبو آهي. "دعا" ڪنهن ڪمزور جو ڀاڻ کان برتر يا اعليٰ کان گهرڻ کي ۽ گهرڻ وقت عاجزي جي ظاهر ڪرڻ کي دعا چئبو آهي. دعا مان مراد هي آهي ته الله تعالىٰ كي قادر مطلق مجيندي ان جي بارگاهه ۾ التجا ڪرڻ ۽ درخواست پيش ڪرڻ، دعا مقصد کي حاصل ڪرڻ جو هڪ وسيلو آهي. يعنى بانهو جهڙي طرح پنهنجي ضرورتن ۽ حاجتن جي لاءِ ٻيون محنتون ۽ ڪوششون ڪندو آهي, اهڙي طرح جي هڪ ڪوشش دعا بہ آهي.

لَا الله الله الله على علمو صرف هكو الله تعالى كي معبود مين جي تلقين كري ٿو، ان جي كري ان كي "كلمو توحيد ۽ كلم ايمان" چئبو آهي. سيني ذكرن ۾ لا الله الا الله كي افضل ذكر ان لاء چيو ويو آهي جو هي كلمو سيني كامل صفتن جو مجموعو ۽ عظمت ۽ وڏائي ۾ برتر آهي. اندر كي پاك كرڻ، دل كي هر طرف كان موڙي الله تعالى سان ڳنڍڻ ۾ سڀ كان وڌيك اثر وارو آهي ۽ پڻ ان كي يقين ۽ سچائي سان ميڻ جي كري انسان اسلام ۾ داخل ٿي ويندو آهي. ۽ جنت ۾ داخل ٿيڻ جو حقدار بڻجي ويندو آهي. "الُحَبُولِيه جي تيوڻيك هك ذكر آهي، پر حقيقت ۾ هيءُ هك دعا بہ آهي. ڇو تہ الحمد لله جي بركت ۽ اثر سان نيڪين ۾ اضافو ٿئي ٿو ۽ گناھ مٽجي وڃن ٿا. جيئن تہ ذڪر ۽ دعا الله تعالىٰ جي قربت حاصل ڪرڻ جو ذريعو آھن. تنھن ڪري اسان کي گھرجي تہ پنھنجي روزمرہ جي زندگي ۾ ذڪر ۽ دعا جي عمل کي غالب ۽ نمايان ڪريون جيئن الله تعالىٰ جو خصوصي قرب حاصل ڪري سگھون.

#### 

حديث(3): مَنْ اَحَبَّ بِلْهِ وَاَبْغَضَ بِلْهِ وَاَعْطَى بِلْهِ وَمَنَّعَ لِلْهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيْمَانَ۔ (سنن ابي داؤد، حديث:468) ترجمو: جنهن شخص الله خاطر محبت ڪئي ۽ الله خاطر ئي بغض رکيو ۽ الله خاطر ڏنو ۽ الله خاطر روڪيو پوءِ بيشڪ ان جو ايمان مڪمل ٿي چڪو.

تشريح: هن حديث مبارك ۾ حضور اكرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِم وَأَصْحَابِه وَسَلَّمَ مؤمن بانهي لاءِ اهڙا چار اصول بڌايا آهن جيكي تكميل ايمان جو ذريعو آهن. محبت كرڻ ۽ بغض ركڻ بئي فطري عمل آهن. پر بنهي جو تعلق دل سان هوندو آهي. اهڙي طرح ماڻهن كي مالي فائدو ڏيڻ ۽ ڪجه ڏيڻ يا محروم كرڻ ظاهري عضون جي ذريعي سان ٿيندو آهي جيكو انسان جو ظاهر هوندو آهي. ان جي كري حديث شريف ۾ هي بڌايو ويو آهي تہ ماڻهو كامل مؤمن ان وقت بڻبو آهي جڏهن ان جا باطني ۽ ظاهري عمل خالص الله تعالىٰ جي رضا لاءِ هجن. انهن ۾ ڏيكاءَ جي بوءِ نہ هجي ۽ دل خود غرضي كان بلكل پاك هجي. خاص طور تي محبت، دشمني ۽ الله جي رستي ۾ خرچ ۾ الله تعالىٰ جي مرضي ۽ رضا جو لحاظ ركڻ ضروري آهي. اها ئي كامل ايمان جي نشاني آهي.

ماڻهو هوندو جيڪو مون تي سڀ کان گهڻو درود شريف موڪليندڙ هوندو. تشريح: هن حديث ۾ درود شريف جي فضيلت بيان ڪئي وئي آهي. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو پاك وجود اسان سڀني انسانن جي لاءِ برڪت ۽ سعادت جو ذريعو آهي. پاڻ ڪريم صَلَّ اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي واسطى سان ئي اسان كي اسلام جي سڃاڻ ملي. درود شريف ۽ سلام اصل ۾ هڪ تحفو آهي جيڪو مسلمان ينهنجى رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي خدمت ۾ موڪليندو آهي ۽ درود شريف الله تعاليٰ جي بارگاهہ ۾ پيش ڪئي ويندر اعلى درجي وارى اها دعا آهي جيكا حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي پاڪ ذات سان پنهنجي ايماني تعلق ۽ محبت جي اظهار لاءِ سندن حق ۾ ڪئي ويندي آهي. تنهن ڪري اسان جى متان لازم آهى ته اسان پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي سيرت ۽ سنت تي عمل ڪريون. ۽ ڀاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي بدايل تعليمات تي عمل ڪريون ۽ ياڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي باركاه مر عقيدت ۽ محبت, وفاداري ۽ نيازمندي جو نذرانو پيش ڪريون. ۽ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي لاءِ كثرت سان درود شريف يڙهڻ جو اهتمام كريون جيئن اسان كي حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ

حديث (4): أوْلَى النَّاسِ نِيَوْمَ الْقِيَامَةِ أَكْثَرُهُمْ عَلَى صَلَاةً-

ترجمو: قيامت جي ڏينهن ماڻهن مان مون کي سڀ کان وڌيڪ قريب اهو

(سنن ترمذی, حدیث:484)

جن جو روحاني قرب حاصل ٿئي ۽ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي شفاعت جا بہ حقدار ٿيون.

<mark>سرگرمي</mark> درود شريف جي فضيلتن تي تقرير ڪرايون.

حديث (5): لايُؤْمِنُ اَحَدُّكُمُ حَتَّى ٱكُوْنَ اَحَبَّالِيُدِمِنُ وَّالِدِبِا وَ وَلَدِبِا وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ۔ (صحيح البخاري، حديث:15) ترجمو: توهان منجهان ڪنهن جو بہ ايمان ان وقت تائين ڪامل ناهي، جيستائين مان ان جي نظر ۾ ان جي پيءُ، ان جي اولاد ۽ سڀني ماڻهن کان پيارو ۽ محبوب هجان.

تشريح: هن حديث مبارك ۾ حضور اكرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سان محبت كي ايمان جي نشاني بڌايو ويو آهي. حضور اكرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سان محبت كرڻ ۾ سڀني قسمن جون محبتون جيكي ماء، پيءُ ۽ زال، بارن جي محبت جهڙيون هونديون آهن. يا ٻيون محبتون جيكي طبعي سببن يا نفسياتي سببن جي كري هونديون آهن سڀ شامل آهن يعني حضور اكرم صَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سان اختياري محبت ركي جيستائين بانهو پنهنجي خواهشن، پنهنجي مرضي، پنهنجي مال، اولاد ۽ پنهنجي جان پنهنجي خواهشن، پنهنجي مرضي، پنهنجي مال، اولاد ۽ پنهنجي جان وي حكمن تي قربان نہ ٿو كري، تيستائين اهو كامل ايمان وارو نہ آهي. ان ڳالهہ جي تائيد پاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي هڪ ٻي حديث سان به ٿئي ٿي. جنهن ۾ پاڻ سڳورن صَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي وَانَحَابِهِ وَسَلَّمَ جن مان به ٿئي اهو كامل ايمان وارو نہ آهي. وَا صَحَابَهِ مَنَا مَعَانَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَلَمَ جن جي خور علي مَلْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَلَمَ جن جي جي محمن تي قربان نہ ٿو ڪري، تيستائين اهو ڪامل ايمان وارو نہ آهي. وَا مُحَابِهِ وَسَلَمَ جن فرمايو آهي "توهان مان ڪو به ڪامل مؤمن نہ ٿو ٿي سگهي جيستائين ان جي خواهش هن شريعت جي تابع نہ ٿي ٿئي. جنهن کي مون آندو آهي." (شرح السنة للبغوي, ج1, ص 212, 213)

# مشق

(الف) هینین سوالن جا تفصیلی جواب لکو:

- هیٺین حدیثن جو ترجمو لکو.
  - خَيْرُكُمُ مَّنْ تَعَلَّمُ الْقُرُ آنَ وَعَلَّبَهُ-
- ٱوْلَى النَّاسِ بِن يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَكْثَرُهُمْ عَلَى صَلَاةً -
- 2. لَا يُؤْمِنُ أَحَدُّكُمْ حَتَّى أَكُوْنَ أَحَبَّ الَيْهِ مِنُ وَّالِدِ اللَّهِ وَ وَلَدِ النَّاسِ أَجْمَعِيْنَ جي تشريح كيو.
  - (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:
    1. ذڪر الله مان ڇا مراد آهي ؟ لکو.
    2. تڪميل ايمان جا چار اصول بيان ڪريو.
    3. لااله الالله کي افضل ذڪر ڇو چيو ويو آهي ؟
    4. دعا مان ڇا مراد آهي ؟
    (د) هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي (<sup>1</sup>/<sub>2</sub>) جو نشان لڳايو:
    (د) هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي (<sup>1</sup>/<sub>2</sub>) جو نشان لڳايو:
    1. حديث ۾ افضل ذڪر چيو ويو آهي:
    1. حديث ۾ افضل ذڪر چيو ويو آهي ?
    2. الله تعالئ جي بارگاھ ۾ التجا ڪرڻ کي سڏجي ٿو:
    (الف) حمد (ب) ذڪر (ج) دعا (د) صلوٰة
    3. الله تعالئ جي بارگاھ ۾ التجا ڪرڻ کي سڏجي ٿو:
    (الف) حمد (ب) ذڪر (ج) دعا (د) صلوٰة
    3. الله تعالئ جي بارگاھ ۾ التجا ڪرڻ کي سڏجي ٿو:

(ب) 2- چوند حدیثن جو ترجمو ۽ تشريح: حديث 6 کان 10 حديث (6): طَلَبُ الْعِلْم فَرَيْضَةٌ عَلى كُلّ مُسْلِم- (سنن ابن ماجر, حديث 224) ترجمو: علم حاصل كرڻ هر مسلمان تي فرض آهي. تشريح: هن حديث ۾ علم جي اهميت ۽ فضيلت بڌائي وئي آهي. موجود دؤر ۾ هر قسم جي معلومات ڄاڻڻ ۽ هر طرح جي علمن ۽ فنن جي باري ۾ مهارت رکڻ کي علم سان تعبير ڪيو وڃي ٿو. البتہ اسلام جي شروعاتي دور ۾ "علم" مان خاص طور تي قرآن ۽ حديث جو علم مراد ورتو ويندو هيو. جنهن جي ذريعي ينهنجي خالق ۽ مالڪ جو قرب حاصل ٿي سگهي ۽ هر سٺي ۽ بري جي سڃاڻپ ٿي سگهي جيئن عمل صالح ڪري سگهجن ۽ گناهن کان بچي سگهجي. علم جون بہ حیثیتون آهن: ... فرض عین: هر انسان چاهی مرد هجی یا عورت ان کی ایترو علم سکڻ لازم آهي جنهن جي ذريعي اهو عقيدي جي ضروري ڳالهين. حلال ۽ حرام، ياڪ ۽ ناياڪ، جائز ۽ ناجائز ۽ ينهنجي ذميوارين کی سمجھی. فرض ڪفايہ: دین جو مڪمل علم حاصل ڪرڻ ۽ دنياوي علمن ۽ فنن جو حاصل ڪرڻ فرض ڪفايہ آهي. جڏهن تہ هن حديث ۾

فنن جو حاصل ڪرڻ قرص ڪفايہ آهي. جڏهن نہ هن حديث ۾ انفرادي ۽ اجتماعي طور تي علم کي لازم قرار ڏنو ويو آهي. ان ۾ مردن سان گڏ عورتون بہ شامل آهن جيئن هو آئنده جي نسلن جي تربيت اسلام جي مطابق ڪري سگهن. جيئن اسلام جي مطلوب صالح معاشرو جڙي سگهي.

تنهن ڪري اسان کي علم حاصل ڪرڻ جي ڪوشش ڪرڻ گهرجي جيئن ان جي ذريعي فائدي واري شين کي حاصل ڪيون۽ نقصان وارين شين کان پاسو ڪيون ۽ ٻنھي جھانن جي ڪاميابي حاصل ڪري سگھون.

حديث (7): ٱلصَّلَاةُ عِبَادُ الدِّيْن - (الدرر المنتشره في الاحاديث للسيوطي، 280) ترجمو: نماز دين جو ٿنڀ آهي.

تشريح: هن حديث شريف ۾ نماز جي فضيلت ۽ اهميت بيان ٿيل آهي. قرآن ڪريم ۾ "الصلاة" جو لفظ "درود شريف" ۽ "نماز پڙهڻ" لاءِ استعمال ٿيو آهي، پر نماز جي معنيٰ ۾ سڀ کان گهڻو آيو آهي. هر عاقل، بالغ ۽ مسلمان مرد يا عورت تي پنج وقت نماز ادا ڪرڻ فرض آهي. نماز جي ذريعي ٻانهي جو تعلق ۽ رابطو الله تعاليٰ سان قائم ٿئي ٿو. نماز جي ذريعي ئي الله تعاليٰ جو قرب، ان جي رحمت ۽ رضا حاصل ٿيندي آهي، جيڪو ماڻهو نماز کي چڏي ٿو. ان جو رابطو ۽ تعلق ڪمزور ٿي ويندو آهي. قرآن ڪرير ڪيترين ئي جڳهن تي ان جي اهتمام جو حکم کیو آهي. مثلاً: ترجمو: نماز قائم کريو، زکواة ادا كريو. (البقره: 43) حضور اقدس صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن فرمايو "اسلام جو بنياد پنجن ڳالهين تي آهي: 1. توحيد ۽ رسالت جي شاهدي، 2. نماز قائم ڪرڻ، 3. زڪواة ادا ڪرڻ، 4. روزا ركڻ، 5. بيت الله جو حج ڪرڻ (متفق عليه) . تنهن ڪري اسان کی پنج وقت نماز وڏی اهتمام ۽ خشوع و خضوع سان ادا ڪرڻ گهرجي. جيئن الله تعاليٰ سان اسان جو تعلق ۽ رابطو مضبوط ٿئي ۽ ان جو قرب ۽ رحمت حاصل ڪري سگهجي. حديث (8): مَنْ صَامَرَ رَمَضَانَ اِيُّبَانَا وَاحْتِسَابًا غُفْرَ لَهُ مَاتَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ۔ (صحيح البخاري، حديث:38) ترجمو: جنهن شخص رمضان جا روزا ايمان ۽ ثواب جي نيت سان رکيا (ان جي ڪري ان جا پويان سڀ گناھ معاف ڪيا ويندا.) تشريح: هن حديث پاڪ ۾ رمضان جا روزا فرض هجڻ، رمضان جي روزن جي اهميت ۽ روزي کي مغفرت جو ذريعو هجڻ بيان ڪيو ويو آهي. رمضان جا روزا رکڻ اسلام جو اهر رڪن آهي. جيڪو سن 2 هجري ۾ فرض ٿيو. رمضان شريف جي مهيني ۾ هر عاقل، بالغ، رهائشي ۽ تندرست ماڻهو تي روزا رکڻ فرض آهن. روزو هڪ وڏي عبادت آهي، جنهن جي ذريعي ماڻهو ۾ تقوئ پيدا ٿيندي آهي. حضور رهائشي ۽ تندرست ماڻهو تي روزا رکڻ فرض آهن. روزو هڪ وڏي عبادت آهي، جنهن جي ذريعي ماڻهو ۾ تقوئ پيدا ٿيندي آهي. حضور اڪرم صَنَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَ آلِهِ وَاصُحَابِهِ وَسَنَّمَ جن فرمايو: روزو دوزخ جي باھ کان ڍال آهي. (سنن نسائي: 2224) روزي رکڻ سان انسان جي صحت بهتر رهندي آهي ۽ ان سان ٻين ضرورتمندن جو احساس پڻ پيدا ٿيندو

<mark>سرگرمي</mark> "روزي جا فائدا<sup>»</sup> شاگردن کان نڪتن جي صورت ۾ لکرايو.

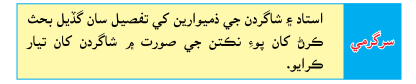
حديث (9): رَبَاطُ يَوْمِ وَلَيْلَةٍ خَيْرٌمِّنُ صِيَامِ شَهْرٍوَ قِيَامِهِ-(صحيح مسلم حديث 1913) ترجمو: هڪ ڏينهن يا هڪ رات جهاد ۾ گذارڻ هڪ مهيني جا روزا رکڻ تشریح: هن حدیث شریف ۾ اسلامي رياست جي سرحدن جي حفاظت ڪرڻ جي فضيلت ۽ اهميت بيان ڪئي وئي آهي تہ مورچہ بند ٿي ملک جي سرحدن جي حفاظت ۽ نگراني ڪرڻ کي بہ جھاد ۾ شمار ڪيو ويو

آهي. ۽ انهن سڀني ڪمن ۾ جيڪو ماڻهو الله تعالىٰ جي خوشنودي حاصل ڪرڻ جي لاءِ سرانجام ڏئي ٿو اهڙن مجاهدن ۽ اسلامي ملڪن جي جانبازن جي لاءِ وڏو ثواب آهي. اهڙي طرح هن حديث ۾ ٻڌايو ويو آهي تہ مورچہ بند يعني اسلامي مجاهد جيڪڏهن هڪ ڏينهن يا هڪ رات سرحدن جي دفاع ڪن ٿا تہ انهن کي مهيني جيتري روزن ۽ رات جي تهجد جو ثواب ملندو آهي. تنهن ڪري اسان کي گهرجي تہ اعلاء ڪلمة الله جي لاءِ جهاد، وطن ۽ وطن جي سرحدن جي حفاظت جي جذبي سان ڀرپور هجون. جيئن اسلام، ملڪ ۽ وطن ڏي ڪو بہ ميري اک سان نہ ڏسي سگهي ۽ دين جو اعزاز بہ قائم رهي ۽ ان ۾ ئي ٻنهي جهانن جي ڪاميابي آهي.

حديث (10): کُلُّکُمُ رَاعِ وَ کُلُّکُمْ مَسْئُوْلٌ عَنُ رَّعِيَّتِمِ۔ (صحيح البخاري، حديث: 892) ترجمو: توهان سڀ نگران آهيو ۽ توهان کان توهان جي (نگراني ۾ فردن) رعيت جي باري ۾ سوال ڪيو ويندو.

تشريح: هن حديث ۾ هر ماڻهو کي نگران قرار ڏنو ويو آهي. نگران هر اهو ماڻهو آهي جنهن کي سماجي طور تي يا دنياوي اعتبار سان ڪجهہ معاملن جو ذميوار بڻايو ويو آهي. ۽ ان جي ماتحت رهندڙ فردن کي ان جي رعيت چئبو آهي. نگران جي لازمي فرضن مان هيءُ بہ آهي تہ اهو انهن جي تربيت ۽ اصلاح جو ذميوار آهي يعني انهن مان هر هڪ کي ادب سيکاري ۽ انهن کي سٺي حالت ۾ رکي.

هن حديث ۾ هي بہ ٻڌايو ويو آهي تہ قيامت جي ڏينهن هر هڪ ماڻهو پنهنجي عملن جو حساب ڪتاب تہ ڏيندو ئي پر جيڪڏهن ڪنهن وٽ دنيا ۾ ڪو عهدو يا منصب يا ذميواري هئي تہ ان جي ماتحتن جي باري ۾ بہ ان کان سوال ڪيو ويندو. اهڙي طرح بادشاهہ کان ان جي سڄي قوم جي باري ۾ سوال ڪيو ويندو تہ انهن سان انصاف ڪيئي؟ انهن جا حق پورا ڪيئي؟ انهن جي جان ۽ مال جي حفاظت ڪئي يا نہ؟ زال کان گهر جي باري ۾ ، مڙس کان زال ، بارن ۽ انهن جي بهتر ڪفالت ، تعليم و تربيت جي متعلق سوال ڪيو ويندو پوءِ ان جي جواب جي مطابق ان سان معاملو ڪيو ويندو . ايستائين جو هر انسان کان پنهنجي عضون جي متعلق بہ پڇيو ويندو تہ انهن کي ڪٿي استعمال ڪيئي تہ پوءِ انعام جو حقدار ٿيندو يا سزا جو اهڙي طرح سڀني ماڻهن کي خبردار ڪيو ويو آهي تہ پنهنجي زيردستن ۽ معاشري جي حقن کي ماڻهن جي حقن کي اهتمام سان سرانجام ڏين ۽ انهن جي حقن کي



مشق

- (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:
- هيٺين حديثن مان ڪنهن به هڪ حديث جو ترجمو ۽ تشريح
   لکو.
  - طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِينَضَةٌ عَلى كُلِّ مُسْلِم-
    - ألصَّلَاةُ عِبَادُ البَّيْنِ -
  - كُتُّكُمُ رَاح وَ كُلُّكُمُ مَسْئُوْلٌ عَن رَعِيَّتِم جي تشريح لكو.
- .3 حديث رباط يوم وليلة جي روشنيءَ ۾ وطن جي سرحدن جي حفاظت جي فضيلت ۽ اهميت بيان ڪريو.

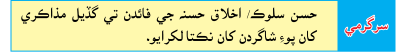


### (ب) 3- چونڊ حديثن جو ترجمو ۽ تشريح حديث 11 کان 15

محديث (11): أكْمَلُ الْمُوْمِنِيُنَ إِيْمَانًا اَحْسَنُهُمْ خُلُقًا۔ (سنن ابي داؤد، حديث 4682) ترجمو: توهان مان كامل ايمان وارا اهي ماڻهو آهن، جن جا اخلاق ٻين كان ڀلا آهن.

تشريح: هن حديث ۾ سٺن اخلاقن جي فضيلت ۽ اهميت ٻڌائي ويئي آهي. "سٺن اخلاقن" کي ڪامل ايمان جو شرط ٻڌايو ويو آهي. ايمان ۽ اخلاق جي گهري تعلق کي واضح ڪيو ويو آهي. حسن اخلاق: زندگي گذارڻ ۽ دين جي اصولن ۽ ضابطن جي بجا آوري ڪرڻ ۾ ٻين کي تڪليف ڏيڻ جي بجاءِ انهن سان سٺو ورتاءُ ڪرڻ, نوڙت سان پيش اچڻ ۽ انهن جي مالي مدد ڪندي پنهنجون ذميواريون خوشيءَ سان سرانجام ڏيڻ کي "حسن اخلاق" چئبو آهي.

حسن اخلاق كي اسلام ۾ وڏي اهميت حاصل آهي. حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيُهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو "توهان مان مون كي وڌيڪ محبوب اهو آهي. جيڪو سٺن اخلاقن وارو آهي. (مسند احمد، حديث 6735). ڪڏهن ڪڏهن ماڻهو نفلي عبادتن جي اعتبار سان سست لڳندو آهي پر الله تعالي وٽ "حسن اخلاق" جي ڪري مٿاهون مرتبو ماڻي وٺندو آهي.



حديث (12): خَيْرُالنَّاس أَنْفَعُهُمْ لِلنَّاس-(الجامع الكبير للسيوطي, حديث:1176) ترجمو: سٺو انسان اهو آهي جيڪو انسانن کي گهڻو نفعو پهچائي. تشريح: هن حديث ۾ ٻڌايو ويو آهي تہ "ماڻهن جي لاءِ نفعي وارو هجڻ" انسان جي بهتر هجڻ لاءِ ضروري آهي. انسان جي بهتري جو دارو مدار ماڻهن کي نفعو ڏيڻ تي موقوف آهي. هن حديث ۾ حضور اڪرم صَگَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن اهرِّي ماڻهوءَ کي يسند فرمايو آهي. جيڪو الله تعاليٰ جي سموري مخلوق: انسانن، يکين، جيتن جڻين ۽ هر هڪ کي نفعو يهچائي. انهن کي تڪليف نہ يهچائي بلکہ ينهنجي طرفان حتى الامكان انهن كي نفعو پهچائي. انهن جي كائڻ پيئڻ ۽ ٻين سھولتن جو انتظام ڪري. ھن ذڪر ڪيل حديث ۾ سڀ کان سٺو انسان هجڻ جي علامت ٻڌائي وئي آهي تہ "سڀ کان سٺو شخص اهو آهي جيكو بين ماڻهن (چاهي مسلمان هجي يا غير مسلم) جي لاءِ فائدي وارو هجي."

سرگرمي "ٻين جي لاءِ نفعي مند هجڻ جا نڪتا" گڏيل بحث ۽ سرگرمي مباحثي کان پوءِ شاگردن کان لکرايو.

حديث (13): لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَّمُ يَرْحَمُ صَغِيْرَنَا وَلَمُ يُوَقِّنْ كَبِيْرَنَا -(سنن الترمذي, حديث 1919) ترجمو: اهو شخص اسان منجهان ناهي جيكو اسان جي ننڍن تي رحم نہ تشريح: هن حديث ۾ بزرگن جي تعظيم ۽ ننڍن تي رحم ڪرڻ جي اهميت بيان ڪئي وئي آهي, اسلام انسان کي بيحد عزت ۽ اڪرام

بخشيو آهي. الله تعالىٰ ارشاد فرمائي ٿو: ترجمو: ۽ اسان بني آدم کي عزت بخشي آهي. (سورة الاسراء:70) سڀني مسلمانن کي پاڻ ۾ هڪ ٻئي جو ڀاءُ قرار ڏنو ويو آهي. رشتيدارن، پاڙيسرين، دوستن ۽ مسافرن سان سٺو سلوڪ ڪرڻ جو تاڪيد ڪيو ويو آهي. الله تعالىٰ پڻ مؤمنن کي ٻين ماڻهن سان نيڪي ۽ حسن معاشرت جي اهتمام ڪرڻ جو حڪم ڏئي ٿو، جيئن هڪ پرامن ۽ صالح معاشرو پيدا ٿئي. خاص ڪري ننڍن ٻارن سان محبت ڪرڻ، انهن سان شفقت سان پيش اچڻ، انهن جا حق ادا ڪرڻ،گڏوگڏ پاڻ کان وڏن کي تعظيم ۽ عزت ڏيڻ انهن جا حق ادا ڪرڻ،گڏوگڏ پاڻ کان وڏن کي تعظيم ۽ عزت ڏيڻ وزندگي ۾ هڪ ئي وقت ٻين ماڻهن سان نيڪي ۽ حسن معاشرت جو مظاهرو ڪندي ٻارن تي رحمت ۽ شفقت ۽ بزرگن جي تعظيم ۽ عزت ڪريون.

حديث (14): لَحَنَّ رَسُوْلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ الرَّاشِيَ وَ الْمُرْتَشِي َ۔ (سنن ابي داؤد، حديث 3577) ترجمو: رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَى آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَ سَلَّمَ جن رشوت ڏيځ ۽ رشوت ونځ واري تي لعنت ڪئي آهي. رشوت ونځ واري تي لعنت ڪئي آهي. مرشوت جي مذمت بيان ڪئي وئي آهي ۽ هڪ ٻي حديث شريف واري) ۽ رشوت جي مذمت بيان ڪئي وئي آهي ۽ هڪ ٻي حديث شريف آهي. (مسند احمد، 22399). رشوت مان مراد هر اها رقم يا عوض آهي جنهن جي ذريعي ڪنهن حقدار جو حق مري يا اها شي ۽ رقمر ڪنهن ظلم جي عوض ورتي وڃي مثلاً: ناجائز نذرانو وغيره رشوت وٺځ ۽ ڏيځ وڏن گناهن مان آهي. جڏهن رشوت جو رواج ڪنهن قوم ۾ عام ٿي ويندو آهي تہ اتي عدل ۽ انصاف ۽ مروت ختم ٿي وڃي ٿي ۽ انسانن کي جائز حق ملڻ جي رستي ۾ ظالم ڪامورن جا ناجائز مطالبا رڪاوٽ بڻجي وڃن ٿا يا ڪمائي جي حصول ۾ ڪنهن حقدار جو حق ماريو وڃي ٿو ۽ ماڻهن کي انهن جا حق ۽ رعايتون جائز طريقي سان ملڻ مشڪل ٿي پوندا آهن. ان لاءِ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن رشوت وٺڻ ۽ ڏيڻ وارن تي لعنت فرمائي آهي. (سنن نسائي: 261)

رشوت جا دنيوي نقصان" جي عنوان تي گڏيل گفتگو کان سرگرمي پوءِ شاگردن کا نڪتا لکرايو.

محديث (15): اَلْيَكَالُعُلْيَاخَيْرٌمِّنَالْيَكِالسُّفُلْي- (سنن ابي داؤد، حديث 1645) ترجمو: مٿان وارو هٿ هيٺان واري هٿ کان بهتر آهي.

معمود حديث ۾ في سبيل الله ڏيڻ واري جي فضيلت بيان ڪيل آهي. حديث شريف ۾ "اَلَيَدُ الَعُلَيَا" مان مراد ڏيڻ وارو هٿ ۽ "اَلَيَدُ السُّفَلىٰ" مان مراد وٺڻ وارو هٿ آهي. ضرورتمندن جي ضرورت کي پوري ڪرڻ ۽ الله تعالىٰ جي رضا حاصل ڪرڻ لاءِ جيڪو ڪجه ٻانهو خرچ ڪري ٿو ان کي "صدق"، "خيرات" ۽ "انفاق في سبيل الله " چئبو آهي. هيءَ هڪ وڏي عبادت آهي. مٿان وارو هٿ جيڪو ضرورتمندن کي ضرورت واريون شيون مهيا ڪري ٿو، سخا ڪري ٿو، اهو هيٺان واري هٿ کان ڀلو آهي ۽ ان جو مقام تمام وڏو آهي ان هٿ کان جنهن وين، اهو هيٺيون هٿ ذلت جو سبب آهي. تنهن ڪري اسان کي گهرجي تہ اسان جيترو ٿي سگهي سخاوت ڪرڻ وارن، ٻين کي ڏيڻ وارن ۽ ٻين جي ڪر اچڻ وارا بڻجؤن. گداگر، ٻين ماڻهن جي سامهون هٿ ڦهلائڻ وارا سوالي نہ بڻجؤن جيڪا هڪ ڪريل ڳالهم آهي. ڪنهن تي بار بڻجي زندگي نہ گذارجي ۽ اهڙن ڪمن کان بچجي. جيئن ٻنهي جهانن جي ڪاميابي حاصل ڪري سگهجي.

# مشق

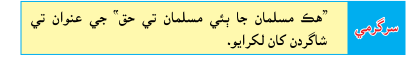
- (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:
   1. هيٺين حديثن مان ڪن بہ ٻن جو ترجمو ۽ تشريح ڪريو.
  - - أَكْبَلُ الْبُوْمِنِيْنَ إِيْبَانَا احْسَنُهُمْ خُلُقًا-
      - خَيْرُاننَّاسِ أَنْفَعُهُمْ لِلنَّاسِ-
    - ٱلۡيَدُ الۡعُلۡيَاخَيُرُمِّنَ الۡيَدِ السُّفُلٰى-
  - . "رشوت" جي نقصانن تي تفصيلي نوٽ لکو.
    - (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:
      - حسن اخلاق مان ڇا مراد آهي ؟ لکو.
    - سٺي انسان جون ڪهڙيون نشانيون آهن.
- .3 رشوت ڇاکي چئبو آهي ؟ لکو.
   (◄) هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي (√) جو نشان لڳايو:
- - (بع) ، الطرير (بعان (ب) ، الطرير (بعان (ب) . (ج) خير الناس (د) احب الناس
- حديث ۾ لعنت جو مستحق قرار ڏنو ويو آهي:
   (الف) چغل خور کي (ب) غيبت ڪرڻ واري کي
   (ج) بھتان لڳائڻ واري کي (د) رشوت وٺڻ واري کي
   د. حديث ۾ "مٿان واري هٿ" کي بھتر چيو ويو، ڇو تہ اهو آهي:
   (للف) ڏيڻ وارو (ب) وٺڻ وارو
   (ج) سوال ڪرڻ وارو (د) بخل ڪرڻ وارو

#### (ب) 4. چونڊ حديثن جو ترجمو ۽ تشريح حديث 16 کان 20

حديث(16): مَنْ حَجَّ لِلَّهِ فَلَمْ يَرُفُثُ وَلَمُ يَفْسُقُ رَجَعَ كَيَوْمِ وَّلَكَتُهُ أُمُّدً-صحيح البخاري: 1521) ترجمو: جنهن الله تعالى جي لاءِ حج كيو ۽ پوءِ نہ ان بدكلامي كئي ۽ گاريون ڏنيون نہ ئي كو گناھہ كيائين تہ اھو حج كان ان ڏينهن وانگر موٽيو ڄڻ پنھنجي ماءُ جي پيٽ مان ڄائو ھجي.

تشريح: هن حديث ۾ حج جي فضيلت ۽ اهميت بيان ڪئي وئي آهي. حج اسلام جي رڪنن مان آخري ۽ تڪميلي رڪن آهي، جيڪو هر عاقل, بالغ, صحتمند ۽ صاحب استطاعت واري تي هڪ دفعو فرض آهي. حج الله پاڪ جي ويجهڙائي جو ذريعو ۽ وسيلو آهي. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ارشاد پاك آهي "عمري ۽ حج کی بار بار (نفلی عبادت طور) ادا کرڻ. گناهن کی اهڙي طرح صاف ڪري ڇڏيندو آهي جيئن (لوهار ۽ سوناري جي ڀٺي) لوه، سون ۽ چانديءَ جي ميرنهن کي صاف ڪري ڇڏيندو آهي ۽ حج مبرور (گناهن كان پاك) جو ثواب تہ جنت ئي آهي. (سنن نسائي: 2631) ۽ هن حديث ۾ اها تلقين ڪئي وئي آهي تہ ماڻهو حج دوران صبر جو مظاهرو ڪري. هر قسم جي بيهوده ۽ فحش ڪلام خاص ڪري شهوت جي ڳالهين، بدڪلامي، ڪنهن بہ قسم جي نافرماني جيڪا فسق جي حد ۾ ايندي هجي، غيرقانوني ۽ غير شرعي ڪمن ۽ لڙائي جهڳڙي توڙي گناهن کان پري رهي گڏوگڏ حقوق الله ۾ ڪوتاهي جي معافي ۽ حقوق العباد ۾ ڪوتاهيءَ جي تلافي ڪري تہ اهو گناهن کان ائين ياڪ صاف ٿي ويندو جيئن ييدائش واري ڏينهن بي گناهم هيو. حديث (17): لِلْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتَّ بِالْمَعُرُوُنِ: يُسَلِّمُ عَلَيْهِ اِذَا لَقِيَهُ، وَيُجِيبُهُ اِذَا دَعَاهُ، وَيُشَبِّتُهُ اِذَا عَطَسَ، وَ يَعُوْدُ لَاذَا مَرِضَ، وَ يَتَبَحُ جَنَارَ تَهُ اِذَا مَاتَ، وَيُحِبُّ لَهُ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ-(سنن ترمذي، حديث:2037) ترجمو: هڪ مسلمان جا بئي مسلمان تي ڇه حق آهن. (1). جڏهن هو ڪنهن مسلمان سان ملي تہ ان کي سلام ڪري. (2). ۽ جڏهن ان کي دعوت ڏئي تہ قبول ڪري، (3) جڏهن ان کي ڇڪ اچي تہ يرحمڪ الله (الله تو تي رحم ڪري) چوي (4). ۽ جڏهن هو بيمار هجي تہ ان جي پنيان (الله تو تي رحم ڪري) چوي (4). ۽ جڏهن هو بيمار هجي تہ ان جي عيادت ڪري. (5). ۽ جڏهن ان جي وفات ٿئي تہ ان جي جنازي جي پٺيان هلي. (6). ۽ جيڪو ڪجه هو پنهنجي لاءِ پسند ڪري اهو بيئي جي لاءِ

تشريح: هن حديث ۾ روز مره جي عملي زندگيءَ ۾ هڪ مسلمان جا ٻئي مسلمان تي اسلامي رشتي تحت جيڪي خاص ڇهہ گڏيل حق عائد ٿين ٿا انهن جي ادائيگيءَ جي تلقين بيان ڪئي وئي آهي. جنهن سان ٻن مسلمانن جو گڏيل تعلق پيدا ٿيندو. ۽ ان ۾ مضبوطي ٿيندي تنهنڪري ان جو خاص طور تي اهتمام ڪيو وڃي. ارشاد باري آهي ترجمو: مؤمن تہ پاڻ ۾ ڀائر آهن. (سورة الحجرات:10) اسلام انهن جي ڀائپي واري رشتي کي اڃا وڌيڪ مضبوط بڻايو آهي. اهڙي طرح اسلام اهو ئي چاهي ٿو تہ مسلمانن جي پاڻ ۾ اها محبت ۽ الفت قائم ۽ دائم رهي. جيئن اهي هڪ ٻئي جي لاءِ خير خواهم ۽ پوري سماج جي لاءِ ڪارآمد بڻجي سگهن.



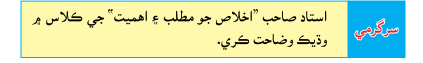
حديث (18): أُطْلُبُواالْعِلْمَ وَلَوْبِالصِّيْنِ- (كنز العمال، حديث28697، 28698) ترجمو: علم حاصل كريو جيتوڻيك ملك چين ۾ ئي ڇو نہ هجي.

تشريح: هن حديث ۾ علم جي عظمت ۽ ان جي ضرورت بيان ڪئي وئي آهي. هر انسان جي فطري خواهش آهي تہ ان کي پنهنجي ذات ۽ ڪائنات بابت هر سٺي ۽ بري ڳاله جو علم هجي، علم کان بغير انسان دنيا ۾ ترقي نہ ٿو ڪري سگهي. ۽ علم جي حصول لاءِ محنت، جدوجهد ۽ مشقت برداشت ڪرڻي پوندي آهي. ان کان بغير علم ۾ پختگي ۽ عمدگي نہ ٿي اچي سگهي. ۽ تنهنڪري جيڪڏهن سفر جي مشقت سامهون اچي تہ بہ ان کي برداشت ڪجي. پهرين زماني ۾ وڏا محدث, عالم ۽ سائنسدان علم حاصل ڪرڻ لاءِ ڏورانهان سفر ڪندا هئا، سفر ۽ انهن جو نالو عزت سان ورتو وڃي ٿو. هتي بہ اهائي ڳالهہ ڪئي وئي انهن جو نالو عزت سان ورتو وڃي ٿو. هتي بہ اهائي ڳالهہ ڪئي وئي علم حاصل ڪريون ۽ سفر جي تڪليف ۽ مشقت برداشت ڪريون علم حاصل ڪريون ۽ سفر جي تڪليف ۽ مشقت برداشت ڪريون حيون تئهنڪري اسان کي گهرجي تہ علم جي حصول لاءِ بي انتها محنت ڪريون کڻي جو پري وارا سفر ڪرڻا پون ۽ ان لاءِ مشقت برداشت

" حصول علم جا رستا<sup>"</sup> جي عنوان تي شاگردن کان گڏيل <sup>سرگرمي</sup> گفتگو کانپوءِ نڪتا لکرايو.

حديث (19): إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادٍ كُمْ وَلَا إِلَى صُوَرٍ كُمْ وَلِكُنْ يَنْظُرُ إِلَى قُدُوبِكُمْ -(صحيح مسلم حديث: 2564) ترجمو: يقيناً الله تعالىٰ توهان جي جسمن ۽ صورتن کي نہ ٿو ڏسي بلڪ توهان جي دلين کي ڏسي ٿو. 

تشريح: هن حديث ۾ اخلاص جي اهميت بيان ڪئي وئي آهي. انسان جو ظاهر ۽ باطن هڪ هجڻ گهرجي. هيءَ حديث اصلاح ۽ تربيت جي لحاظ کان تمام اهم آهي. اسلام پنهنجي سڀني عملن ۾ اخلاص ۽ تقويٰ کي خاص اهميت ڏني آهي. جنهن جو مطلب هي آهي تہ جيڪو ب نيڪ عمل ڪيو وڃي صرف الله تعاليٰ جي رضا حاصل ڪرڻ لاءِ ڪجي، ان ۾ دنياوي غرض، ڏيکاءُ, شهرت جي طلب يا ڪنهن عوض جو غرض نہ هجي. سڀني انساني عملن ۾ انسان جي دل, صحيح ارادي ۽ نيت کي بنيادي حيثيت حاصل آهي تہ ان عمل کي سرانجام ڏيڻ وارو عمل آهي تہ الله تعاليٰ وٽ مقبول ۽ منظور آهي ۽ ان جو ثواب بہ ملندو. ۽ جيڪڏهن انهيءَ عمل ۾ دنياوي مفاد شامل هوندو تہ بس اها ثواب نہ ملندي. آخرت ۾ الله تعاليٰ وٽ ان عمل جو بدلو ۽ ڪو اجر شواب نہ ملندي.



حديث (20): ٱلَاِيْمَانُ بِضُمَّةَ سَبْعُوْنَ ٱوْ بِضُمَّةَ سَتُّوْنَ شُعْبَةً فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا اللهَ الَّاللهُ وَ ٱدْنَاهَا اِمَاطَةُ الْاَذَىٰ عَنِ الطَّرِيْقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِّنَ الْاِيْمَانِ-(صحيح مسلم، حديث:35)

ترجمو: ايمان جون ستر يا سٺ کان ڪجهہ وڌيڪ شاخون آهن. انهن ۾

سڀ کان وڌيڪ افضل شاخ لااله الا الله چوڻ آهي ۽ سڀ کان گهٽ شاخ رستي مان تڪليف ڏيندڙ شيء جو هٽائڻ آهي. جڏهن تہ حياءُ ايمان جي (هڪ اهم) شاخ آهي. تشريح: هن حديث شريف ۾ ايمان جي شعبن ۽ شاخن جي تعداد، لاَلِلاَلِاً اللهُ, شرم, حياءُ ۽ رستي تان تڪليف واري شيءِ کي هٽائڻ جي فضيلت ۽ اهميت بيان ڪئي وئي آهي. اسلام جي بنيادي ۽ ضروري ڳالهين تي پختو يقين رکڻ۽ ان عقيدي جو زبان سان اقرار ڪرڻ جو نالو "ايمان" آهي. جڏهن تہ هن حديث ۾ ٻڌايو ويو آهي تہ ڪامل ايمان جون سٺ يا

آهي. جڏهن تہ هن حديث ۾ ٻڌايو ويو آهي تہ ڪامل ايمان جون سٺ يا ستر کان بہ گهڻيون شاخون آهن. جنهن ۾ سڀ کان اعلىٰ شعبو لَالِمَالَّ اللَّهُ چوڻ آهي ڇو تہ ان جي ذريعي ئي توحيد جو اقرار ٿيندو آهي جنهن کي اصل ايمان چئبو آهي. ايمان جي ٻين شعبن مان مراد عقيدا، نيڪ عمل ۽ سٺا اخلاق ۽ ظاهري ۽ باطني سڀ احوال آهن. ايمان ۾ اخلاقي اعتبار جو آخري شعبو هي آهي تہ "مؤمن ۾ ٻين ماڻهن کي تڪليف کان بچائڻ جي خوبي هجي" ان جي ڪري رستي مان ڪا بہ شيء جيڪا گذرندڙن جي تڪليف جو ذريعو بڻجي، ان کي هٽائڻ باعث اجر ۽ ثواب آهي.

ايمان جي شاخن ۾ "حياء" بہ هڪ اهر شعبو آهي جيڪو ڀلائين جو سرچشمو آهي ۽ حياء انسان جي اهڙي خوبي ۽ خصلت آهي جيڪا انسان کي بداخلاقي، ۽ ڪيترن ئي برائين ۽ گناهن کان روڪي ٿي. هيءَ صفت جنهن انسان ۾ هوندي اهو برائيءَ جي پاسي نہ ڀٽڪندو ۽ ڀلائي جي طرف مائل ٿيندو. ان جي ڪري اسان کي بہ ڪوشش ڪرڻ گهرجي تہ پنهنجي اندر ايمان جي شاخن کي اپنايون. خاص طور تي حياء جي خوبي ۽ خصلت پيدا ڪريون جيئن اسان جي زندگي پاڪيزه ۽ سٺي گذري.



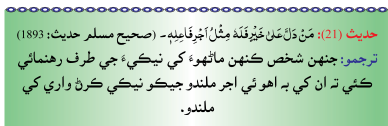
- (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:
- هيٺين حديثن مان ڪنهن به هڪ حديث جو ترجمو ۽ تشريح ڪريو.
  - مَنْ حَجَّ بِلْهِ فَلَمْ يَرْفُثُ وَلَمْ يَغْسُقُ رَجَعَ كَيَوْمِ وَّلَهُ تُهُ أُمُّدْ-
  - اِنَّا اللهَ لاَيَنْظُرُ إِلى اَجْسَادِ كُمْ وَلَا إِلى صُوَرِ كُمْ وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلى تُتُلُو بِكُمْ -
- مسلمان جا مسلمان جي مٿان ڇهہ حق آهن بابت مختصر مضمون لکو.
  - (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:
  - علم جي اهميت تي نوٽ لکو.
     اخلاص مان ڇا مراد آهي ؟ لکو.
     ايمان جو اعلىٰ شعبو ۽ آخري شعبو ڪهڙو آهي ؟ لکو.
     حياء جو مطلب ڇا آهي ؟



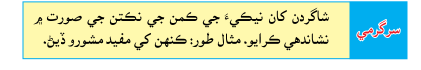
| لملب لاءِ ڪهڙي ملڪ وڃڻ جي ترغيب ڏني | 4. حديث <sub>آ</sub> ر علم جي <sup>م</sup> |
|-------------------------------------|--------------------------------------------|
|                                     | وئي آهي:                                   |
| ( <del>ب)</del> شامر                | (الف) يمن                                  |
| (د) چين                             | (ج) ايران                                  |
|                                     |                                            |



(ب) 5. چونڊ حديثن جو ترجمو ۽ تشريح حديث 21 كان 25



تشريح: هن حديث ۾ ڀلائي ۽ نيڪي ڪرڻ ۽ نيڪي ۽ ڀلائي لاءِ هڪ ٻئي سان تعاون ڪرڻ جي تلقين ۽ تاڪيد ڪيو ويو آهي. قرآن ڪرير پرهيزگاري ۽ نيڪيءَ جي ڪر ۾ هڪ ٻئي سان تعاون ڪرڻ جو حڪر ڏئي ٿو. جڏهن تہ گناهہ ۽ نافرماني ۾ مدد ڪرڻ کان روڪي ٿو (سورة المائده: 2) تنهن ڪري سهڻي مشوري، رهنمائي ۽ تعليم ۽ تربيت ڏيڻ جي ذريعي جيترو ثواب ان ڪر ڪرڻ واري کي ملندو اوترو ثواب معاون کي بہ ملندو، تنهن ڪري اسان کي گهرجي تہ اسين پاڻ بہ ڀلائي ۽ نيڪي ڪريون ۽ ٻين کي بہ نيڪيءَ جي ترغيب ڏيون.



حديث (22): مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُّؤْمِنٍ كُرْبَةً مِّنْ كُ<sub>لَ</sub>بِ الدُّنْيَانَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِّنْ كُ<sub>ل</sub>َبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ يَسَّمَ عَلِم مُعْسِمٍ يَسَّمَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْاَخِمَةِ -

(صحيح مسلم, حديث 2699)

ترجمو: جنهن ماڻهوءَ ڪنهن مؤمن جي دنيوي تڪليفن کان ڪا تڪليف ختم ڪئي تہ الله تعالئ قيامت جي ڏينهن کيس تڪليفن کان نجات ڏيندو ۽ جنهن ماڻهوءَ ڪنهن تنگدست کي ڪا سھولت ڏني تہ الله تعاليٰ ان لاءِ دنيا ۽ آخرت ۾ آسانيون پيدا ڪندو.

تشريح: هن حديث ۾ محتاجن، بيمارن، مصيبتن جي ماريلن جي مدد ۽ خدمت جو تاڪيد ۽ غريب قرضدار کي مهلت ڏيڻ جو اجر بيان ڪيو ويو آهي. هتي حقوق العباد جي ٻن ڳالهين کي واضح ڪيو ويو آهي. ان کي خدمت خلق سان بہ تعبير ڪيو ويندو آهي:

١. جيكڏهن كو مؤمن كنهن تكليف، مصيبت يا پريشاني ۾ هجي تہ اهڙي صورت ۾ ان جي تكليف هٽائڻ ۾ مدد كرڻ به وڏي عبادت آهي، جنهن جي لاءِ حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو "جيكو ماڻهو پنهنجي ڀاءُ جي كمن ۾ هوندو آهي، الله تعالىٰ ان جا كم آسان كندو آهي." (مسلم: 2699)

2. جيكڏهن كو مؤمن محتاج، بيمار، غريب ۽ مسكين آهي تہ انجي خدمت ۽ مالي مدد كرڻ ۽ جيكڏهن كنهن قرضدار كنهن كان قرض ورتو آهي تہ ان كي قرض ۾ مهلت ڏئي سهولت پهچائڻ بہ تمام وڏي اجر جو كر آهي. الله تعالىٰ ان لاءِ دنيا ۽ آخرت ۾ آسانيون پيدا كندو. تنهن كري اسان كي گهرجي تہ جيكڏهن اسان جي معاشري ۾ كنهن تي اوچتو كا آفت اچي وڃي تہ ان كي انهيءَ آفت مان كيڻ جي كوشش كريون، خدمت خلق جي كمن ۾ بہ ڀرپور حصو وٺون ۽ ٻين كي بہ ترغيب ڏيون تہ جيئن اسان جي معاشري جا ماڻهو سكون ۽ خوشحالي جي زندگي گذاري سگهن. ان ۾ ئي ٻنهي جھانن جي ڀلائي محتاجن، بيمارن ۽ مصيبت جي ماريلن جي مدد ۽ خدمت تي گڏيل گفتگوکان پوءِ نڪتا لکرايو.

اهى.

سرگرمي

الَّذِى لَايَاْمَنُ جَارُ لَابَوَاتِّقَهٔ (صحيح بخاري: 6016) ترجمو: الله جو قسم، اهو ماڻهو مؤمن ناهي، الله جو قسم اهو ماڻهو مؤمن ناهي، الله جو قسم اهو ماڻهو مؤمن ناهي، پڇيو ويو: ڪير يا رسول الله! صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ (پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن) فرمايو: اهو شخص جنهن جي شرارتن کان ان جو پاڙيسري محفوظ ناهي.

معتمون جي معن حديث ۾ پاڙيسرين جي حقن جي ادائيگيءَ جي تلقين ۽ تاڪيد بيان ڪيو ويو آهي ۽ پاڙيسرين کي تڪليف ڏيڻ تي دڙڪو بيان ڪيو ويو آهي. قرآن ڪريم ۾ "پاڙيسرين سان سھڻي سلوڪ" جو حڪم ڏنو ويو آهي ۽ ان جا ٽي قسم بيان ڪيا ويا آهن. (سورة النساء: 36) 1. پاڙيسري جيڪو رشتيدار هجي. 2. جيڪو صرف پاڙيسري هجي، د. ۽ جيڪو عارضي طور تي توهان سان ڪجھ وقت لاءِ گڏ رهيو ساٿي، تنهن ڪري سڀني پاڙيسرين سان سھڻو سلوڪ ڪرڻ گھرجي، اهو اوهان جي مذهب جو هجي يا ٻئي مذهب جو هجي، اوهان جي نظري جو هجي يا هن جو نظريو ۽ فڪر الڳ هجي.

حديث ۾ پاڙيسري جي ڪر اچڻ ۽ تڪليفن ۽ ايذاءُ پهچائڻ کان محفوظ رکڻ جي تلقين ملي ٿي ۽ ان ماڻهوءَ لاءِ تمام سخت دڙڪو ٻڌايو ويو آهي جنهن کان سندس پاڙيسري تڪليف محسوس ڪندا هجن. تنهنڪري اسان کي گهرجي تہ اسين پنهنجي پاڙيسرين سان اهڙو برتاءُ ركون جو هو اسان جي طرف كان بلكل مطمئن ۽ بي خوف هجن ۽ انهن جي دل ۽ دماغ ۾ اسان لاءِ ڪنهن به قسم جو انديشو يا خطرو نه هجي تانته الله تعالىٰ ۽ حضوراڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلٰى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ اسان كان راضي ٿين.

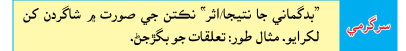
انساني حق خاص ڪري "پاڙيسرين جا حق<sup>»</sup> شاگردن کان سرگرمي</mark> لکرايو

حديث (24): مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُم مُرْضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِر الْآخِ فَلْيَصلُ دَجِمَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِ فَلْيَقُلُ خَيْراً ٱوْلِيَصْبُتُ -(**صحيح بخارى:6138**) ترجمو: جيڪو شخص الله تعاليٰ ۽ قيامت جي ڏينهن تي يقين رکي ٿو تہ ان کی گھرجی تہ پنھنجی مھمان جی عزت کری ۽ جيڪو شخص الله تعالىٰ ۽ قيامت جي ڏينهن تي يقين رکي ٿو تہ ان کي گهرجي مٽن مائٽن سان صلہ رحمي ڪري ۽ جيڪو شخص الله تعاليٰ ۽ قيامت تي یقین رکی ٿو ان کی گھرجی تہ سھٹی ڳالھہ چوی یا خاموشی اختیار كرى. تشريح: هن حديث ۾ ٽن ڳالهين جي ترغيب ڏني وئي آهي: (1) مهمان جو اکرام کرڻ (2) صلہ رحمي کرڻ (3) سھڻي ڳالهہ چوڻ يا خاموش رهڻ. هي ٽئي شيون حقيقت ۾ حقوق العباد مان آهن. جن جي ترغيب ڏني وئي آهي. مهمان جو اڪرام : جڏهن ڪو ماڻهو سفر ڪري ڪنهن مقصد لاءِ ڪنهن ماڻهو وٽ پهچي ٿو تہ ان کي "مهمان" چيو وڃي ٿو. ان کان مناسب طريقي سان اچڻ جو مقصد يڇڻ، عزت سان ييش اچڻ، ان جي رهائش، کائڻ پيئڻ ۽ آرام جو انتظام ڪرڻ ۽ کيس مرتبي آهر عزت ڏيڻ "مهمان جو اکرام" آهي. صل رحمي: پنهنجي ويجهن عزيزن ۽ مٽن مائٽن جي ڏکن سکن ۾ شريڪ ٿيڻ، ضرورت جي وقت انهن جي ڪر اچڻ، انهن سان سهڻي سلوڪ ڪرڻ ۽ همدردي ڪرڻ جو نالو " صلر رحمي " آهي. حديث مبارڪ ۾ آهي: جيڪڏهن ڪو شخص چاهي تہ ان جو رزق ڪشادو ۽ ڊگهي ڄمار ٿئي تہ ان کي گهرجي تہ مٽن مائٽن سان صلہ رحمي ڪري (صحيح بخاري، حديث:2027)

سهڻي ڳاله چوڻ يا خاموش رهڻ: قرآن مجيد ۾ حڪر آهي: تُوَلُوْالِلنَّاسِ حُسُنَا۔ (سورة القبره: 83) ترجمو: ماڻهن کي سٺي ڳاله چئو. جنهن ڳاله، سان ماڻهن کي تڪليف نہ پهچي اها سٺي ڳاله آهي. تنهنڪري مومن کي گهرجي تہ هو ماڻهن سان سٺو ڳالهائي ۽ غير ضروري ۽ بيهوده گفتگو کان پاسو ڪري يا خاموشي اختيار ڪري ڇو تہ جيڪڏهن هو ڪنهن کي فائدو نہ ٿو پهچائي سگهي تہ گهٽ ۾ گهٽ نقصان کان تہ بچائي . تنهنڪري اسان کي گهرجي تہ پنهنجي روزاني عملي زندگيءَ ۾ مهمان جو اڪرام ڪريون. صلہ رحمي ڪريون ۽ ضرورت جي وقت سٺي ڳالهہ چئون يا خاموش رهون.

<mark>سرگرمي</mark> گفتگو جا آداب باهمي مڪالمي کان پو<sup>ءِ</sup> لکرايو.

حديث (25): لِيَّاكُمُ وَالظَّنَّ فَلِنَّ الظَّنَّ أَكُنَبُ الْحَرِيْثِ۔ حديث (25): لِيَّاكُمُ وَالظَّنَّ فَلِنَّ الظَّنَّ أَكُنَبُ الْحَرِيْثِ۔ (محيح بخاري، حديث: 6066) ترجمو: بدگماني کان بچو، بدگماني سڀ کان وڏو ڪوڙ آهي . تشريح : هن حديث ۾ بدگمانيءَ کان منع ڪيو ويو آهي، ڪنهن شيءِ جي تحقيق ۽ يقيني خبر کانسواءِ ڪنهن جي باري ۾ اندازي سان ڪجھہ چوڻ کي "ظن" يا گمان چئجي ٿو، جيڪڏهن ان ۾ ڀلائي مقصود هجي تہ اهو "حسن ظن" آهي جيڪا هڪ پسنديدہ خوبي آهي ۽ حديث ۾ ان جي ترغيب ڏني وئي آهي. خاص طور تي الله تعالى سان "حسن ظن" رکڻ عبادت آهي. حضور اقدس صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو "حسن ظن" سٺي عبادت آهي. (مسند احمد، حديث 7956) ۽ جيڪڏهن ڪنهن جي باري ۾ بُرو گمان رکيو وڃي تہ ان کي "بدگماني" سان تعبير ڪيو وڃي ٿو. يعني ڪنهن جي نيت تي شڪ ڪرڻ ۽ بي سبب پنهنجي دل ۾ سٺو خيال نہ رکڻ کي بدگماني چيو وڃي ٿو. قرآن ڪريم ۾ ان کان منع ڪئي وئي آهي. "اي ايمان وارؤ بدگمانين کان بچو ڇو تہ اهو گناه جو ڪر آهي. (سورة الحجرات: 12) تنهن ڪري چيو جي تري جيمن بدگماني نہ ڪرڻ گهرجي ڇو تہ ان جي ڪري ئي پاڻ ۾ ميل جول ۾ بدگماني نہ ڪرڻ گهرجي ڇو تہ ان جي ڪري ئي پاڻ ۾ ميل جول ۾ مي ايرگماني نہ ڪرڻ گهرجي ڇو تہ ان جي ڪري ئي پاڻ ۾ ميل جول ۾ محمي اچي وڃي ٿي. آهستي آهستي هيءَ بدگماني دلين جي نفرت ۽ دشمني ۾ تبديل ٿي وڃي ٿي جيڪو گناه آهي.



# مشق

- (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:
- هيٺين حديثن مان ڪنهن به هڪ حديث جو ترجمو ۽ تشريح
   ڪريو.
  - مَنْ دَلَّ عَلىٰ خَيْرٍ فَلَهٔ مِثْلُ ٱجْرِفَاعِلِهِ -
  - اِيَّاكُمُ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ
    - . ظن/گمان تى نوٽ لكو.
- محتاجن ۽ مصيبت جي ماريلن جي مدد ۽ خدمت جي وضاحت
   ڪريو.

