

#### سکیاچی حاصلات

\* خصائل ۽ شمائل جي معنى مفهوم بيان ڪري سگهن. \* رسول الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جون عادتون ۽ طور طريقا بيان ڪري سگهن. \* روزاني جي عملي ۾ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي نقش قدم تي هلڻ جي ڪوشش ڪندا.

#### خصائل ۽ شمائل جي معني ۽ مفھوم:

"خصائل" عربي لفظ "خصلة" مان ورتل آهي جنهن جي معنى عادت آهي. (سٺي هجي يا بُري) جڏهن ته شمائل "شميلة" جو جمع آهي جنهن جي معنى سٺي طبيعت، عمده عادت ۽ نيڪ صفت، خصلت آهي، خصائل ۽ شمائل نبوي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ مان رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ من جون ظاهري خوبيون، باطني الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جون ظاهري خوبيون، باطني خصلتون ۽ عمده عادتون مراد آهن گڏوگڏ ان ۾ پاڻ ڪريم صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي زندگي مثلاً: اٿڻ، ويهڻ، وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي ڏينهن ۽ رات جي زندگي مثلاً: اٿڻ، ويهڻ، کائڻ، پيئڻ، سمهڻ، جاڳڻ، مزاج سندن معاشرت ۽ لباس، اخلاق ۽ پاڪ خصوصيتون ۽ خوبيون ۽ وصفون، خاص ڪري پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ساٿين سان رويو ۽ پاڻ ياڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ساٿين سان رويو ۽ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ساٿين سان رويو ۽ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو طاهري صورت، سيرت، حاليو مبارڪ ۽ جسماني بناوٽ به شامل آهي.

خصائل ۽ شمائل نبوي صَلَّى اللهُ عَلَيْدِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِي اهميت ۽ فضيلت: حضور أكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي ياكيزه زندگي ئي اسلام جي صحيح ۽ ڪامل تصوير آهي، پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي اقوال ۽ افعال ۽ زندگي مبارڪ جي ييروي ئي مومن لاءِ نجات جو ذريعو آهي. ارشاد باري تعالى آهي ته: لَقَهُ كَانَ لَكُمْ فَيْ رَسُول الله أُسُوَّةً حَسَنَةً - (الاحزاب: 21) ترجمو: (مسلمانو!) حقيقت مر توهان جي لاءِ رسول الله ۾ هڪ بهترين نمونو آهي." تنهن ڪري الله تعالى ينهنجي ييارى نبي كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي عمده عادتن ۽ بي مثال سيرت کي هن امت لاءِ هڪ بهترين "اسوه حسنه" قرار ڏئي ماڻهن کي ان جي مطابق زندگي گذارڻ جي ترغيب ذنى آهى. الله تعالى رسول اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن كى عمده عادتن، بي مثال صورت وانگر اعلى سيرت, بلند اخلاق ۽ عمده صفتن جو مجموعو باليو، جنهن جي گواهي خود قرآن به ڏني آهي: وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم - (سورة القلم: 4) ترجمو: بيشك اوهان جا اخلاق اعلى آهن. رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي ذات اقدس سيرت ۽ صورت بنهي جي اعتبار سان ڪامل ۽ اڪمل آهي. ياڻ پنهنجي قوم ۾ سٺي ڪردار، فاضلانہ اخلاق ۽ ڪريمانہ عادتن جي لحاظ كان نه ركبو ممتاز هئا پر حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي شخصيت نهايت رُعب ۽ وقار واري هئي. ياڻ سڀ کان وڌيڪ بامروت, سڀ کان وڌيڪ خوش اخلاق, سڀ کان وڌيڪ سڃار ۽ كرير, سب كان وڌيك نيك عمل كرڻ وارا, سب كان وڌيك وعدى جا پابند، سینی کان وڌیڪ امانت دار هئا. جيڪي ماڻهو پنهنجي اڪيلائيءَ يا گڏ واري زندگيءَ کي سهڻو ۽ ڪامياب بڻائڻ ڇاهين ٿا تہ انهن كى نبى كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي خصائل ۽ شمائل مٿان پوري رضامندي ۽ دل جي لڳاء سان پيروي ڪرڻ گهرجي ۽ کين اها خبر هجي تہ حضور ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جيڪو بہ حڪم پنهنجي زبان مبارڪ سان واضح لفظن ۾ ڏئي ويا يا نبي ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن کي ڇا وڻي ٿو يا ڇا نٿو وڻي ۽ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اٿڻ ويهڻ جو وڻي ۽ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اٿڻ ويهڻ جو طريقو ڇا آهي ۽ ڳالهائڻ جو انداز ڪيئن آهي ۽ پاڻ هلندا ڪيئن هئا ۽ ڪپڙا ڪهڙا پائيندا هئا ۽ کين کاڌي ۾ ڪهڙي شيء پسند هئي. اهو سڀ ڄاڻي ايمان وارو ان جي پيروي ڪري ۽ ٻنهي جهانن جي ڪاميابي حاصل ڪيئ.

پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّم جن جو پنهنجي گهر وارن سان ورتاء: حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّم جن جي گهريلو زندگي نهايت شائست ۽ خوشگوار قسم جي هئي. پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن پنهنجي گهر وارن سان گهر جي ڪمن ۾ هٿ ونڊائيندا هئا، پنهنجا ڪم پاڻ ئي ڪندا هئا ۽ گهر وارن سان ڪڏهن به سختيءَ سان پيش نه ايندا هئا.

حضرت بيبي عائشه رضي الله عنها فرمائي ٿي ته پاڻ ڪريم مَلَّ اللهُ عَنَهُ اللهُ عَنَهُ فرمائي ٿي ته پاڻ ڪريم مَلَّ اللهُ عَنَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو ته توهان مان سڀني کان وڌيڪ اهو ماڻهو سٺو آهي ۽ مان پنهنجي گهر وارن جي معاملي ۾ توهان سڀني کان وڌيڪ سٺو ۽ بهتر آهيان. (سنن ترمذي حديث:3895)

حضرت انس رضي الله عنه جو بيان آهي ته مون رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كان وذيك كنهن به ماڻهوءَ كي نه ڏنو جيكو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ شفيق ۽ مهربان هجي. (اخلاق النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ (ابو الشيخ الاصبهاني، ج-1، ص-380)

حضور كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن گهر هر عام مالهن وانگر زندگي گذاريندا هئا. امر المؤمنين حضرت بيبي عائشه رضي الله عنها فرمائي ٿي ته حضور كريم صَلَّى اللهُ عَنَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن پنهنجا كپڙا پاڻ صاف كندا هئا، بكريءَ جو كير پاڻ ذهندا هئا، پنهنجا كم پاڻ كندا هئا. كپڙن ۽ جوتن تي چتيون هڻڻ ۽ پنهنجي كپڙي كي سبڻ جهڙا سڀ كم پاڻ ئي كندا هئا.

اهڙي طرح گهر وارن سان خوش طبعي سان پيش اچڻ, پنهنجي گهر وارن جي ضرورتن کي پورو ڪرڻ ۽ گهر ۾ اندر اچڻ وقت گهر وارن کي سلام ڪرڻ به رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِهِ وَاَضْعَالِهٖ وَسَلَّمَ جن کان ثابت آهي. اهي سڀ ڳالهيون هڪ سٺي گهراڻي کي جوڙڻ ۾ اهم ڪردار ادا ڪن ٿيون.

حضور اقدس صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِو محلى ۽ معاشري

جي ماڻهن سان ورتاء؛ حضور ڪريم صَلَّ اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي زندگي نہ صرف هڪڙي سٺي اخلاق، پاڪيزه ڪردار اپنائڻ ۾ رهنمائي ڪري ٿي پر معاشري کي سٺي کان سٺو بڻائڻ ۽ گڏيل برابري کي ترقي ڏيڻ جي لاءِ خاندان، محلي ۽ پاڙيسرين سان سٺي سلوڪ تي به زور ڏيندي آهي، تنهن ڪري معاشرتي معاملن ۾ رشتيدارن ۽ پاڙيسرين سان سٺو سلوڪ ڪرڻ انهن جي ضرورتن جو خيال رکڻ، پاڙيسرين سان سٺو سلوڪ ڪرڻ انهن جي ضرورتن جو خيال رکڻ، انهن کي تحفا ۽ سوکڙيون موڪلڻ، طبع پرسي ڪرڻ، تعزيت ڪرڻ، هڪ ٻئي کي دعوت ڏيڻ، معاشري جي ڪمزور ماڻهن جي ڪر اچڻ،

وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن پنهنجي شريعت ۾ گهڻو توجه ڏنو آهي.

دشمن سان بر نيكي كرڻ وغيره ياڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ

وَسَلَّمَ جَى خصائل مبارك مان آهي جنهن تي رسول اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

ام المؤمنين حضرت بيبي خديجة الكبرى رضي الله عنها

حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُعَابِهِ وَسَلَّمَ جن كي مخاطب ٿي فرمائي ٿي تہ اوهين صلہ رحمي كيو ٿا ۽ بي سهارن جا بار كڻو ٿا، خالي هٿن وارن جي مدد كيو ٿا، مهمان جي مهمان نوازي كيو ٿا، حق جي سلسلي ۾ اچڻ وارين مصيبتن ۾ مدد كندا آهيو، الله تعالىٰ توهان كي كڏهن به اكيلو نه ڇڏيندو. اهي سڀ خوبيون پياري رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُعَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي همدردي ۽ خير خواهي واري رويي جي عكاسي كن ٿيون. جنهن مان معاشري جي كمزور طبقي سان به اهڙو عكاسي كن ٿيون. جنهن مان معاشري جي كمزور طبقي سان به اهڙو ئي سلوك ركڻ جو طريقو معلوم ٿئي ٿو جيكو كنهن شاهاڻي طرز ركڻ واري سان ركيو وڃي ٿو.

اهڙي طرح مظلومن ۽ بيواهن جي فرياد ٻڌڻ ۽ انهن جي ڪر اچڻ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو پسنديده مشغلو هو مثال طور: هڪ اجنبي ماڻهو حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن وٽ اچي دانهن ڏيڻ لڳو ته ابوجهل جي ذمي منهنجو ڪجهه قرض آهي، جيڪو هو مون کي نه ٿو ڏئي، ان وقت پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ڪعبت الله ۾ عبادت ڪري رهيا هئا. پر عبادت کي مؤخر ڪري پنهنجي ذاتي دشمن ابوجهل وٽ به هڪ اجنبيءَ جي مدد ڪرڻ جي لاءِ اٿي پيا ۽ ان کي پنهنجو حق وٺي ڏنائون. اجنبيءَ جي مدد ڪرڻ جي لاءِ اٿي پيا ۽ ان کي پنهنجو حق وٺي ڏنائون.

8 هجريءَ ۾ جڏهن الله تعالى حضور اکرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن کي قريش مکه تي غلبو عطا کيو ۽ مکو فتح ٿيو ته حضور اکرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ويهن ورهين جي ظلم ۽ زيادتن جو بدلو وٺڻ جي بجاءِ پنهنجي قوم جي ماڻهن کي معاف کندي اعلان کيو ته (ترجمو: اڄ توهان تي ڪا به ملامت نه آهي وڃو توهان سڀ آزاد آهيو (رحمت للعالمين ج-1، ص-13) اسان کي گهرجي ته وهان سڀ آزاد آهيو (رحمت للعالمين ج-1، ص-13) اسان کي گهرجي ته

رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي خصائل ۽ شمائل کي اپنائي ٻنهي جهانن جي ڪاميابي حاصل ڪيون. خاص ڪري حضرت خديجة الڪبري رضي الله عنها جي پاران حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَنها جي پاران حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَنها جي لاءِ بيان ڪيل خصوصيتون اسان جي لاءِ تابعداريءَ جي لائق آهن. حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي محبت ماڻڻ جو ٻيو ذريعو درود ۽ سلام جي ڪثرت آهي جيڪو حضرت محمد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي شفاعت کي حاصل ڪرڻ جو ذريعو آهي.

شاگردن ۽ شاگردياڻين لاءِ سرگرمي

نبي اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي خصائل ۽ شمائل جي روشني ۾ موجوده ماحول (كلاس روم، اسكول، گهر، محلي، راند جي ميدان ۽ شهر) بابت نكتا لكو.

# مشق

### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- 1. خصائل ۽ شمائل نبوي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي اهميت ۽ فضيلت تي نوٽ لکو.
- 2. بين جي كر اچڻ ۾ نبي اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جو طريقو كهڙو هو؟

#### (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:

الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ مان ڇا
 مراد آهي؟

- 2. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جون گهريلو مصروفيتون ڇا هيون ؟
- 3. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي مبارك زندگي محلي وارن سان كهڙو رويو ركڻ جو درس ڏئي ٿي؟
- 1. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي خصائل ۽ شمائل مان مراد آهي:
  - (الف) سيرت نبوي (ب) اسوه حسنه
  - (ح) عمده عادات ۽ خصو صبا*ت* خصو صبا*ت*
- 2. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جَذَهن يهودي جوكرى وٽوياته ان كي:
  - (الف) اسلام جي دعوت ڏني (ب) سلام ڪيو
  - (ج) هديو پيش ڪيو (د) دعا فرمائي
- 3. فتح مكه وقت پنهنجي قوم جي سيني ماڻهن كي حضور اكرم صَلَّىاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن:
- (الف) قيد ڪري ڇڏيو (ب) شھر ڇڏڻ تي مجبور ڪيو
  - ج) معاف ڪري ڇڏيو (د) امير بڻائي ڇڏيو

شاگردن ۽ شاگردياڻين کي سبق ۾ ڏنل حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي عادات مبارڪ خاص ڪري "پنهنجو ڪم پاڻ ڪرڻ" جي اهميت بڌائن.

استادن لاءِ هدايتون

# ٥٠٠ مناقب اهل بيت اطهار رضي الله عنهم

### سکیاچی حاصلات

\* اهل بيت اطهار جو تعارف بيان كري سگهن. \* روزمره جي زندگي ۾ اهل بيت اطهار جي محبت ۽ نقش قدم تي هلڻ جي كوشش كري سگهن.

#### مناقب جي معنى ۽ مفهوم:

مناقب عربي بولي جو لفظ آهي، جنهن جو واحد "مَنْقَبَةٌ" آهي جنهن جي معنى: تعريف، سٺائي، خوبي ۽ فضيلت آهي. اصطلاح ۾ ڪنهن مشهور شخصيت جي ڪارنامن ۽ فضائل کي "منقبة" چيو وڃي ٿو، ڀلي اهو نثر ۾ هجي يا نظم ۾ جهڙوڪ: اهل بيت، بزرگان دين، اصحاب ڪرام جي ثنا، وصف ۽ تعريف.

اهل بيت: "اهل" عربي زبان ۾ "وارا" کي چئجي ٿو ۽ "بيت" جي معنيٰ "گهر" تنهن ڪري اهل بيت جي معنيٰ ٿي "گهر وارا".

مناقب اهل بيت: قرآن مجيد جي اصطلاح جي مطابق "اهل بيت" مان مراد حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو گهراڻو آهي. جنهن ۾ پاڻ كريم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو آل پاك، پاك كهر واريون، ۽ سندن اولاد شامل آهي. قرآن كريم نبي كريم صَلَّ الله عنهن كي عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي پاك گهر وارين رضي الله عنهن كي امهات المؤمنين (مؤمنن جون مائرون) قرار ڏنو آهي، جيئن ارشاد باري تعالى آهي. وَ اَزْوَاجُهَ أُمَّهُ تُهُمُ \* (سورة الاحزاب: 6) ترجمو: ۽ حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جون پاك گهر واريون مؤمنن جون مائرون آهن. پاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي پاك گهر واريون ياڻ كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جي پاك گهر وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ وارين حَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَ اللهِ وَ الله كريم صَلَّى اللهُ وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ وارين جو تعداد يارنهن آهي، جن مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَارين جو تعداد يارنهن آهي مي مان به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى الله وارين به وارين به وارين به وارين ساله به گهرواريون پاڻ كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَارِهُ وَارِهُ وَارِهُ وَارِهُ وَارْهُ وَار

عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي زندگي ۾ ئي وفات ڪري ويون ۽ نَو (9) پاڪ گهر واريون زندگي جي آخري ڏينهن تائين پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سان گڏ رهيون. جن جو مختصر تعارف هن ريت آهي:

1. ام المؤمنين حضرت خديجة الكبرى بنت خويلد رضى الله عنها: حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جنهن وقت ان بيبي سېگوري سان نكاح كيو، ان وقت سندس عمر چاليه (40) سال هئي, پاڻ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن تى سڀ كان پھريان ايمان آڻڻ واري خاتون آهي. سندس زندگي ۾ ياڻ ڪريم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن بِي شادى نه كئي ۽ حضور كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جو سجو اولاد ان مان ئي هو سواءِ حضرت ابراهيم رضى الله عنه جي. حضرت ابو هريره رضى الله عنه كان روايت آهي ته حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جِن فرمايو: دنيا جي سيني عورتن تي چئن عورتن كي فضيلت ۽ مٿاهون درجو حاصل آهي. حضرت مریم بنت عمران، حضرت آسیه بنت مزاجم (فرعون جی گهر واري) حضرت خديجة بنت خويلد رضي الله عنها ۽ حضرت فاطمه بنت محمد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ. حضرت خديجة رضى الله عنها پنهنجي سموري دولت اسلام ۽ رسول پاڪ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن لاءِ وقف كرى چذى. 65 سالن جي عمر ۾ سن 10 نبوت ۾ هن بيبي سائل جي وفات ٿي، دين اسلام لاءِ سندس بي مثال خدمتون آهن. 2. ام المؤمنين حضرت عائشه صديقه بنت ابوبكر صديق رضى الله عنه: نبى كريم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن هِن بيبى سكُّورى سان شوال 11 نبوت ۾ نڪاح ڪيو. هجرت جي ستن مهينن کان پوءِ شوال پھرين ھجري ۾ سندن رخصتي ٿي. حضرت عائشه رضي الله

عنها امت جي سڀ کان وڏي فقيه عورتن ۾ شامل آهي. پاڻ نهايت بهادر ۽ دلير هئي. غزوه احد ۾ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جا زخم صاف ڪيائين ۽ زخمين کي ڍوئي پاڻي پياريندي رهي. 17 رمضان المبارك تي سندس انتقال ٿيو ۽ پاڻ رضي الله عنها جنت البقيع ۾ مدفون آهي.

3. ام المؤمنين حضرت زينب بنت خزيمه رضي الله عنها: رسول الله عنها ناله عنها: رسول الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن هن بيبي سڳوري سان رمضان 4 هجري ۾ نڪاح ڪيو. کيس "ام المساڪين" چيو ويندو هو ڇو ته هوءَ مسڪينن کي کاڌو کارائيندي هئي.

4. ام المؤمنين حضرت زينب بنت جحش رضي الله عنها: هي بيبي سڳوري پاڻ حضور ڪريم صَلَّى اللهُ عَنَهُ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي پڦي حضرت اميمه بنت عبدالمطلب رضي الله عنها جي صاحبزادي هئي. ذوالقعد 5 هجري ۾ ٻنهي جهانن جي سردار صَلَّى اللهُ عَنهُ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ان سان شادي ڪئي. حضرت زينب رضي الله عنها وڏي عبادت گذار ۽ تمام گهڻو صدقو خيرات ڪرڻ واري عورت هئي. 53 سالن جي عمر ۾ سن 20 هجري ۾ سندس وفات ٿي ۽ جنت البقيع ۾ مدفون آهي.

انهن كان سواء باقي پاك گهر واريون هن ريت آهن:

1. امر المؤمنين حضرت سوده بنت زمعه رضي الله عنها، 2. امر المؤمنين حضرت حفصہ بنت عمر بن خطاب رضي الله عنها، 3. امر المؤمنين حضرت حضرت امر سلمه بنت ابو اميہ رضي الله عنها، 4. امر المؤمنين حضرت جويريه بنت الحارث رضي الله عنها، 5. امر المؤمنين حضرت امر حبيبه رملہ بنت ابو سفيان رضي الله عنها، 6. امر المؤمنين حضرت صفيه بنت حييي بن اخطب رضي الله عنها، 7. امر المؤمنين حضرت ميمونہ بنت حارث رضي الله عنها، 8. امر المؤمنين حضرت ميمونہ بنت حارث رضي الله عنها، 8. هك بانهي امر مؤمنين حضرت ماريه قبطيه حارث رضي الله عنها ۽ 8. هك بانهي امر مؤمنين حضرت ماريه قبطيه

152

رضي الله عنها به آهي جنهن كي مصر جي بادشاه مقوقس تحفي ۾ پاڻ سڳورن صَلَّ اللهُ عَنها بَهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ ذَانهن موكليو هيو، جنهن مان پاڻ سڳورن صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جو فرزند حضرت ابراهيم رضي الله عنه مديني منوره ۾ پيدا ٿيو. سڀئي پاک گهر واريون پاڻ كريم صَلَّ اللهُ عَنهُ مَديني منوره ۾ وَسَلَّمَ جن جو اهل ۽ امت مسلم جي رهنمائي لاءِ هدايت ۽ رهنمائي جا روشن ڏيئا آهن.

اهل بيت (اولاد):

حضرت ابراهيم رضي الله عنه كانسواءِ حضور اكرم صَلَّى الله عنه كانسواءِ حضور اكرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو سمورو اولاد مبارك حضرت خديجة الكبرى رضي الله عنها مان پيدا ٿيو، جنهن جو مختصر تعارف هن ريت آهي:

1. حضرت قاسم رضي الله عنه: رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جا سڀ كان وذا صاحبزاده هئا، سندن نسبت سان ئي حضور پاك صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي كنيت ابو القاسم آهي. تقريباً بن سال جي عمر ۾ وفات كري ويا.

2. حضرت سيده زينب رضي الله عنها: هي بيبي سڳوري حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَنَهَا: هي بيبي سڳوري حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَنَهُا آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي سڀ کان وڏي صاحبزادي هئي، جيڪا اعلان نبوت کان ڏه سال پهريان پيدا ٿي. 8 هجري ۾ حضرت سيده زينب رضي الله عنها رحلت فرمائي ۽ جنت البقيع مديني منوره ۾ مدفون آهي.

3. حضرت سيده رقيه رضي الله عنها: هي بيبي سڳوري حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اولاد ۾ ٻي صاحبزادي آهي، ٻي هجريءَ ۾ غزوه بدر جي موقعي تي پاڻ رضي الله عنها بيمار ٿي پئي ۽ ان ئي سال رحلت فرمائي وئي ۽ جنت البقيع ۾ مدفون آهي.

==<1:

4. حضرت ام كلثوم رضي الله عنها: هي بيبي سكوري حضور اكرم صَلَى الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنَيْ الله عَنْ الل

حضرت سيده فاطمة الزهراء رضي الله عنها: هن بيبي سڳوري جو نالو فاطمه ۽ لقب الزهراء آهي. پاڻ رضي الله عنها مسلمانن وٽ هڪ عظيم هستي آهن. سندن ولادت 20 جمادي الثاني جمعي جي ڏينهن ٿي. حضرت سيده فاطمه الزهراء رضي الله عنها جي مشهور لقبن ۾ "الزهراء", "سيدة نساء العالمين" (سڀني جهانن جي عورتن جي سردار) ۽ "بتول" شامل آهن. جڏهن ته سندن مشهور ڪنيت امر الائمه ۽ امر الحسنين آهي. کين مشهور ترين لقب سيدة نساء العالمين هڪ حديث جي سبب مليو، جنهن ۾ حضور پاڪ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ سندن بابت فرمايو ته "هوءَ دنيا ۽ آخرت ۾ عورتن جي سيده (سردار) آهي." (صحيح البخاري: 4108)

حضرت سيده فاطمة الزهراء رضي الله عنها جي شادي امير المؤمنين شير خدا حضرت علي بن ابي طالب رضي الله عنه سان ٿي جنهن مان کين ٽي صاحبزادا، حضرت سيدنا حسن، حضرت سيدنا حسين ۽ حضرت سيدنا محسن رضي الله عنهم ۽ ٻه صاحبزاديون حضرت سيده زينب ۽ حضرت سيده امر ڪلثوم رضي الله عنهما جن پيدا ٿيون. حضرت فاطمه رضي الله عنها جي رحلت پنهنجي والد حضور اکرم صَلَّ اللهُ عَنَهُ وَعَلَ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي رحلت کان ڪجهم مهينا يوءِ ٿي.

6. حضرت عبدالله رضي الله عنه: حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَمَلَى اللهُ عَنها وَأَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو هي فرزند حضرت خديجة الكبرى رضي الله عنها مان هو ۽ ننڍپڻ ۾ ئي وفات كري ويا هئا.

7. حضرت ابراهيم رضي الله عنه: حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاللهُ عَنها اللهُ عنها وَاصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو هي صاحبزادو حضرت ماريه قبطيه رضي الله عنها مان هئو. سندس وفات ننڍپڻ ۾ ئي ٿي ۽ جنت البقيع ۾ مدفون آهي.

قرآن مجيد ۾ الله تعالى امهات المؤمنين رضي الله عنهن كي فرمايو: يُنِسَآءَ النَّبِيِّ لَسُتُنَّ كَاَحَدٍ مِّنَ النِّسَآءِ (سورة الاحزاب: 32) ترجمو: اي نبيء جون گهر واريون! توهان دنيا جي عورتن وانگر نه آهيو (پر رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّم جن سان تعلق جي ڪري توهان جو شان ۽ مقام تمام بلند آهي) تنهن ڪري حضور ڪريم صَلَّى الله عَنهن، پاڻ ڪريم صَلَّى الله عَنهن، پاڻ ڪريم صَلَّى الله عَنهن، پاڻ ڪريم صَلَّى الله وجهه الله عَنهن آلهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّم جن جو اولاد ۽ حضرت علي ڪرم الله وجهه جو خاندان جيڪو سيده فاطمة الزهراء رضي الله عنها مان آهي "اهل بيت" جو شرف رکي ٿو.

اهل بيت جي متعلق قرآن مجيد ۾ ارشاد باري تعالى آهي. اِنَّمَا يُرِيْدُ اللهُ لِيُدُّوبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ اَهُلَ البُيَّتِ وَ يُطَهِّرَكُمُ تَطُهِيُرًا ۞ (سورة الاحزاب: 33) ترجمو: الله تعالى گهري ٿو تہ اي اهل بيت توهان كان ناپاكي پري كري ۽ توهان كى خوب پاك كري.

حديث الكساء: حضرت عائشه صديقه رضي الله عنها كان روايت آهي ته حضور اكرم صَلَّى الله عَنَها وَمَلْ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن هك دفعي حضرت فاطمة الزهراء، حضرت علي، حضرت حسن، حضرت حسين رضوان الله عليهم اجمعين كي گهرايو ۽ هك چادر ۾ داخل فرمايو ۽ پوءِ دعا گهري: اللهُمَّ هُوُلُاءِ اَهُلُ بَيُتِي فَاذُهِ عُنهُمُ الرِّجُسَ وَ طَهِّرُهُمُ تَطُهِيرًا - (سنن ترمذي، حديث: 188) ترجمو: اي منهنجا الله! هي منهنجا اهل بيت آهن، انهن كان نجاست ختم كري كين پاك فرماء، ۽ جڏهن حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَنها جي گهر وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سيده فاطمة الزهراء رضي الله عنها جي گهر

وتان گذرندا هئا ته انهن كي نماز لاءِ سڏيندا هئا. اَلصَّلاَةُ اَهُلَ الْبَيْتِ يُرِيدُ اللهُ لَيْ وَهَان كان نجاست دور لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ - "نماز، اي اهل بيت! الله توهان كان نجاست دور فرمائي." (سنن ترمذي، حديث:3206) حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ارشاد گرامي آهي ته: آئون اوهان وٽ به شيون ڇڏيان تو جيستائين اوهان انهن كي پكڙي ركندؤ (پيروي كندؤ) تيستائين ٿو جيستائين اوهان انهن كي پكڙي ركندؤ (پيروي كندؤ) تيستائين گمراهه نه ٿي سگهندؤ، اهي الله تعالى جو كتاب ۽ منهنجا اهل بيت آهن. (سنن ترمذي: 3786)

هڪ ڊگهي حديث ۾ انهن ٻن شين جو تفصيل آهي ته حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَعَالِهِ وَسَلَّمَ جَن الله تعالى جي ڪتاب جي باري ۾ ماڻهن کي شوق ڏياريو ۽ پوءِ فرمايو ۽ (ٻي شيء) منهنجا اهل بيت آهن. آئون توهان کي انهن جي باري ۾ الله تعالى کان ڊيڄاري رهيو آهيان. هي لفظ پاڻ ڪريم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن ني دفعا فرمايا پوءِ حضرت حصين بن سبرة رضي الله عنه، حضرت زيد بن ارقم رضي الله عنه کان پڇيو: حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَنهُ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جا اهل بيت ڪير آهن؟ پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَنهُ يَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جون پاڪ گهر واريون اهل بيت ۾ شامل نہ آهن؟ تہ حضرت زيد جواب ڏنو: پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَنهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جون پاڪ گهر واريون اهل بيت آهن، پر پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جون اهل بيت آهن، پر پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جون اهل بيت آهن، پر پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جا اهل بيت آهي، پر پاڻ ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن جا اهل بيت آهي آهن جن تي وجوبي صدقو (وٺڻ) حرام وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جا اهل بيت آهي، حضرت جعفر، حضرت عقيل ۽ حضرت عباس جو آل آهن. (صحيح مسلم: 6202)

8. سيدنا حضرت علي المرتضى رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جناب رسول صَلَّى اللهُ عَنْهُ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو سؤت ۽ نياڻو آهي. پاڻ رضي الله عنه فاتح خيبر آهي ۽ "ابو تراب" جي ڪنيت سان مشهور ٿيا.

سندس ولادت كعبي هر لي. غزوه تبوك كانسواءِ سيني غزوات هر شريك ليا. غزوه تبوك جي موقعي تي حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن حضرت علي رضي الله عنه كي مديني منوره هر پنهنجو قائم مقرر كيو ۽ كين مخاطب لي فرمايو: توهان منهنجي لاءِ ايئن آهيو جيئن حضرت هارون عليه السلام، حضرت موسى عليه السلام جي لاءِ هو، پر مون كان پوءِ كو به نبي نه آهي. هجرت جي رات پاڻ كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كين كي پنهنجو نائب مقرر كيو پاڻ 35 هجري هر مسلمانن لاءِ خليفه مقرر ليا، پاڻ رضي الله عنه كوفي كي دارالخلافه بڻايو جتي 21 رمضان 41 هجري هر پاڻ رضي الله عنه عبدالرحمٰن ابن ملجم ملعون جي هٿان شهيد ليا. پاڻ رضي الله عنه عراق جي شهر نجف اشرف هر مدفون آهن.

سيده فاطمة الزهراء رضي الله عنها جي متعلق حضور انور صَلَّ الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ارشاد فرمايو آهي ته: فَاطِمَةُ بَضْحَةٌ مِّنِي فَمَنُ الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَيح البخاري: 3093) ترجمو: فاطمه منهنجي جسم جو اغْفَبَهَا اغْفَبَونُ - (صحيح البخاري: 3093) ترجمو: فاطمه منهنجي جسم جو ٽڪرو آهي، جنهن ان کي ناراض ڪيو ان مون کي ناراض ڪيو. 9. حضرت امام حسن رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جي 15 رمضان المبارڪ 3 هجري ۾ ولادت ٿي. پاڻ حضور اکرم صَلَّى الله عَنه جَي وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جا ڏهٽا، حضرت سيدنا علي ڪرم الله وجهه ۽ حضرت سيده النساء فاطمة الزهراء رضي الله عنها جا وڏا صاحبزاده آهن پاڻ رضي الله عنه جنت جي نوجوانن جا سردار آهن. سندن رضي الله عنه جو شان، فضيلت ۽ منقبت ۾ بيشمار حديثون بيان ٿيون آهن. پاڻ رضي الله عنه بيحد سخي هئا. پاڻ تي دفعا اڌو اڌ مال الله تعاليٰ جي راهم ۾ صدقو ۽ خيرات ۾ ڏئي ڇڏيو. سندن يوم وفات ۽ شهادت 5 ربيع الاول عهجري آهي.

10. حضرت امام حسين رضى الله عنه: رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِو ذَهْنُو حضرت بتول رضي الله عنها جي جگر جو ٽڪرو، جنت جي نوجوانن جو سردار، ڪربلا جي قافلي جو سردار، حق ۽ صداقت جو علم بردار، حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جو پيارو ڏهٽو، شير خدا حضرت على كرم الله وجهه ۽ سيدة النساء حضرت فاطمة الزهراء جا عظيم فرزند ۽ بيو نمبر صاحبزاده آهن, سندن جي ڪنيت ابو عبدالله رضي الله عنه ۽ سيد، طيب، مبارڪ، سبط النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ، ريحانة النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَضْحَابِهِ وَسَلَّمَ سندن رضى الله عنه جا لقب آهن. سيدنا حسين رضى الله عنه تقريباً ستن سالن تائين سرور كونين صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جِي شَفَقت جِي پاڇي ۾ پرورش ورتي. نبي ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن حضرات حسنين رضى الله عنهما سان غير معمولي محبت ۽ شفقت فرمائيندا هئا. حضرت سيدنا حسين رضي الله عنه بيحد سخي نهايت متقى، عبادت گذار ۽ كثرت سان نيك عمل ڪرڻ وارا هئا, سخاوت, مهمان نوازي, غرباء يروري, اخلاق ۽ مروت, حلم ۽ تواضع توڙي صبر ۽ تقوي سندن خوبيون هيون. کين نماز سان بيحد لڳاءُ هو. اڪثر روزي سان رهندا هئا. حج ۽ عمري جي ادائگي جو ايترو شوق جو كافي حج پيدل ادا كيائون. سندن شهادت 10 محرم الحرام 61 هجري ۾ ڪربلا ۾ ٿي. سندن روضو مبارڪ عراق جي شهر "كربلا" ۾ واقع آهي.

حضرت امام حسن ۽ حضرت امام حسين رضي الله عنهما جي لاءِ حضور اکرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو: هيءُ بئي منهنجا پٽ آهن، اي الله سائين! آئون بنهي سان محبت ڪريان ٿو توهان به انهن سان محبت ڪريو جيڪي انهن توهان به انهن سان محبت ڪريو جيڪي انهن

سان محبت كن. (سنن ترمذى:3775)

نبي اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي ويجهڙائپ جي سبب اهل بيت اطهار تمام مسلمانن لاءِ قابل تعظيم ۽ توقير آهن. عالمن اهل بيت رضوان الله عنهم اجمعين جي محبت، عزت ۽ توقير كي حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَنَهُ وَعَلى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي محبت ۽ توقير جي برابر قرار ڏنو آهي. ۽ انهن جي زندگي پنهنجي لاءِ روشن راهم سمجهن ٿا.

حضرت ابو هريره رضي الله عنه كان روايت آهي ته حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو: توهان منجهان سڀ كان بهتر اهو آهي جيكو مون كان پوءِ منهنجي اهل عيال سان خير جو معاملو كري. (كنز العمال: 18 ۽ 13)

اهل بيت جاحق: جهڙي طرح اسان جي ماء پيء، رشتيدارن ۽ ويجهن مٽن مائٽن جاحق آهن. اهڙي طرح رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْدِوَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَالِهِ وَسَلَّمَ جن جي اهل بيت جا به اسان تي حق آهن. انهن منجهان ڪجهه حقوق هيء آهن:

- 1. انهن سان محبت كئى وجى.
- 2. انهن حضرات جي اطاعت ڪئي وڃي.
- 3. انهن جي عادل هجڻ جو اعتقاد رکيو وڃي.
- 4. انهن سان محبت ڪرڻ وارن سان محبت ۽ بغض رکڻ وارن سان بغض رکيو وڃي.

اسان کي گهرجي ته اهل بيت سان محبت ڪريون. انهن جي سيرت کي پنهنجي روشن راهم بڻايون ۽ انهن جي نقش قدم تي هلئون. جيئن قيامت جي ڏينهن رسول الله صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلْ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو قرب ۽ شفاعت نصيب ٿئي ۽ ديني ۽ دنيوي زندگي کي ڪامياب بڻائي سگهون.

مناقب اهل بيت پاك رضي الله عنهم تي تقريري نشست جو اهتمام كرائن. گڏيل مذاكري جي ذريعي مناقب اهل بيت جا نكتا لكو.



# مشق

#### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- 1. حديث جي روشني ۾ نبي ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَالِهِ وَسَلَّمَ جن جي اهل بيت اطهار سان محبت ۽ عقيدت تي روشني وجهو.
  - 2. امهات المؤمنين جي باري ۾ اوهان ڇا ٿاڄاڻو؟

# (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:

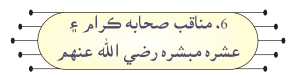
- مناقب جي معنى ۽ مفهوم لكو.
  - 2. اهل بيت مان مراد كير آهن؟
    - 3. اهل بيت جا حقوق لكو.
- 4. حديث الكساء جي روشني ۾ اهل بيت اطهار جا نالا لكو.

### (ج) هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي (√) جو نشان لڳايو:

- 1. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي پاك گهر وارين كي قرآن مجيد ۾ چيو ويو آهي:
  - (الف) امهات المومنين (ب) امهات المسلمين
  - (ج) اخوات المومنين (د) سيدات المومنين
    - 2. اهل بيت جي لغوي معنى آهي:
  - (الف) بیت لکڻ وارا (ب) شاعري ڪرڻ وارا
    - (ج) گهر وارا (د) ایمان وارا

شاگردن ۽ شاگردياڻين کي حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلهُ عَلَيْهِ وَعَلَیْ آلهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي اهل بيت ۽ قریبن جي شان ۾ آیت (سورة آل عمران:61) جو مباحثو ۽ آیت مودة في القربی (سورة الشوری: 23) تفصیل سان بیان ڪريو.

استادن لاءِ هدايتون



#### سکیا جی حاصلات

\* صحابه كرام رضي الله عنهم جو تعارف ۽ مناقب بيان كري سگهن. \* عشره مبشره جو مفهوم ۽ مناقب بيان كري سگهن. \* روزمره جي زندگي ۾ صحابه كرام ۽ عشره مبشره سان محبت ۽ انهن جي نقش قدم تي هلڻ جي كوشش كري سگهن.

صحابي عربي زبان جي لفظ "صحبة" مان ورتل آهي، جنهن جي لفظي معنى "دوستي"آهي، اصطلاح ۾ صحابي ان شخصيت کي چئبو آهي، جنهن ايمان جي حالت ۾ پاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاللهُ وَسَلَّمَ جن سان ملاقات ڪئي هجي ۽ ايمان جي سلامتي سان ان جي وفات ٿي هجي.

اهڙيون بابرڪت هستيون جن کي صحابي هجڻ جو شرف حاصل ٿيو. اهي ماڻهو روءِ زمين تي انبياء ڪرام عليهم السلام کان پوءِ دنيا جي باقي سڀني انسانن ۾ اعليٰ شان ۽ بلند مرتبو رکن ٿا.

#### فضائل صحابه:

حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَعَابِهٖ وَسَلَّمَ جن ارشاد فرمايو ته : طُوْلِ لِمَنْ دَائِنُ وَلِمَنْ دَائِنُ دَائِنَ دَائِنَ مَنْ رَائِنُ - (ميزان الاعتدال للذهبي، ج.1، ص-422) ترجمو: ان شخص جي لاءِ وڏي خوشخبري آهي، جنهن مون کي ڏٺو ۽ ان لاءِ بہ جنهن اهڙي ماڻهوءَ کي ڏٺو جنهن مون کي ڏٺو هجي. ان حديث ۾ صحابي ۽ تابعيءَ کي پاڻ سڳورن طُونِ جي خوشخبري ٻڌائي آهي.

اهڙي طرح حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو: ترجمو: توهان مان بهترين انسان منهنجي زماني وارا آهن, پوءِ

اهي جيكي انهن كان پوءِ ايندا، پوءِ اهي جيكي انهن كان پوءِ ايندا. (صحيح بخاري، حديث: 6695)

حضور كريم صَلَّى الله عليهم اجمعين ئي آهن جن جا هي صحابي سڳورا رضوان الله عليهم اجمعين ئي آهن جن جي ذريعي اسان تائين قرآن ۽ سنت ۽ سڄو دين پهتو آهي. انهن جي قربانين جي ذريعي دين اسلام دنيا جي كند كڙ ۽ تائين پهتو آهي. تنهنكري هر مسلمان كي صحاب كرام رضي الله عنهم سان محبت ركڻ ۽ دل ۾ انهن لاءِ عزت ۽ احترام ركڻ لازم آهي. الله تعالى انهن سان پنهنجي رضامندي جو اعلان فرمايو آهي. ارشاد پاك آهي: وَ السَّيقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ النهه عِنْ وَ الله عَنْهُمُ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَدَّ لَهُمْ جَلِّتِ تَجْرِئُ تَحْتَهَا الْاَنْهُرُ خَلِدِينُ وَيُهَا آبَكَا الله تعالى انهن كان راضي آهي ۽ اهي ان انهن جي عيكي سان راضي آهي ۽ اهي انهن جي لاءِ اهڙا باغ تيار كري ركيا آهن، جن جي هيٺان واهيون وهن ٿيون. اهي ان ۾ هميشه رهندا ۽ هي وڏي جن جي هيٺان واهيون وهن ٿيون. اهي ان ۾ هميشه رهندا ۽ هي وڏي

#### مناقب صحابه رضوان الله علهيم اجمعين:

جناب رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَّعَابِهِ وَسَلَّم جن سان بابركت محبت جي بدولت اهي عظيم شخصيتون اهڙي بلند مقام تائين پهچي چڪيون آهن جو بعد وارن مان كوب انهن جي درجي تائين نہ ٿو پهچي سگهي. ڇو تہ نبوت جو در بند ٿي چكو ۽ كنهن نبي سان بغير ملئ جي كو بہ ماڻهو صحابي نہ ٿو بڻجي سگهي. اهي اهڙي دؤر ۾ گذريا آهن جنهن دؤر كي پاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِه وَسَلَّم جن "هترين زمانو" فرمايو آهي. (بخاري: 365)

تنهن كري صحابه كرام رضوان الله علهيم اجمعين جي

پاڪ جماعت سان دلي محبت ۽ عقيدت رکڻ عين ايمان آهي. جڏهن ته انهن جي شان ۾ ٿورڙي به بي ادبي ۽ گستاخي ڪرڻ وڏو گناهم آهي. حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيُهِ وَعَلَ آلِهِ وَاصَعَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جو ارشاد گرامي آهي: منهنجي صحابن کي برو نہ چوندا ڪريو ڇو تہ جيڪڏهن توهان مان ڪو شخص احد جبل جي برابر سون خيرات ڪندو ته به اهو انهن جي هڪ "مُد" جي برابر نہ پهچي سگهندو، نه ئي وري اڌ مُدَ جي برابر، (بخاري: مسلم: 222) هڪ مُد (صاع جي چوٿين حصي کي چئبو آهي. جيڪو 796.068 گرام جو ٿيندو آهي.

# عَشَرَه مُبَشَّرَه

عربي زبان هر "عشرة" جي معنى ڏه آهي، جڏهن ته "مبشرة" فظ بشارت مان ورتل آهي، جنهن جي معنى آهي "بشارت ڏنل" "عشره مبشره" مان مراد اهي ڏه صحابي سڳورا رضوان الله عليهم اجمعين آهن جن کي حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن دنيا هر ئي جنت جي خوشخبري ڏني، حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضي الله عنه فرمائين ٿا ته حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْعَابِهِ وَسَلَّمَ جن هڪ دفعي فرمائين ٿا ته حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْعَابِه وَسَلَّمَ جن هڪ الْجَنَّةِ وَ الْجَنَّةِ وَ عُمُرُ فِي الْجَنَّةِ وَ عُمُرُ فِي الْجَنَّةِ وَ مَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ مَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ مَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ سَعْدُ فِي الْجَنَةِ وَ سَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ سَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ سَعْدُ فِي الْجَنَّةِ وَ الْجُرَامِ وَ الْجَنَّةِ وَ الْمُعَلِي جَنت هم هوندو، عمر جنت هم هوندو، عبدالرحمٰن بن عوف جنت هم هوندو، سعد جنت هم هوندو، عبدالرحمٰن بن عوف جنت هم هوندو، سعد جنت هم هوندو، ابو عبيده بن الجراح جنت هم هوندو، هي سب صحابه ڪرام رضي الله عنهم جنتي الجراح جنت هم هوندو. انهن سيني جو مختصر اجمالي تذکرو هيٺ ڏجي ٿو:

1. حضرت ابوبكر صديق رضي الله عنه: سندس نالوعبدالله بن ابي قحافه آهي. مرد حضرات ۾ پاڻ رضي الله عنه سڀ كان پهرين اسلام قبول كرڻ وارا آهن. پاڻ رضي الله عنه اها شخصيت آهن جن جو والد، اولاد ۽ گهرواري سڀ صحابي آهن. پاڻ رضي الله عنه جناب رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَعَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي سفر ۽ حضر جا سالي ۽ يار غار آهن. سفر معراج جي تصديق كرڻ جي كري "صديق" كونيا ويا. امت جا پهريان خليفه راشد آهن. پاڻ رضي الله عنه 13 هجري ۾ 63 سالن جي عمر ۾ مدين منوره ۾ رحلت فرمايائون. ۽ رسول كريم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَالله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاله وَاله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَاله وَاله وَلَيْهِ وَالْهُ وَالْه

2. حضرت عمر فاروق بن الخطاب رضي الله عنه: حضور اكرم صَلَّ الله عنه عَلَيْهِ وَعَلَ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي خصوصي دعا سان پاڻ رضي الله عنه اسلام قبوليائون، حق ۽ باطل ۾ فرق كرڻ جي كري "فاروق" سڏيا ويا. سندن مشوره سان حضرت ابوبكر رضي الله عنه قرآن مجيد كي جمع كرايو. اسلام جو ٻيو خليفو بڻجڻ كان پوءِ پاڻ رضي الله عنه جن اسلامي رياست كي مضبوط كيائون ۽ فلاح انسانيت جو كم كيائون. مسجد الحرام ۽ مسجد النبوي كي كشادو كيائون. ڏه سال خليفو رهڻ كان پوءِ ابو لؤ لؤ فيروز مجوسيءَ جي هٿان شهيد ٿيا ۽ رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي روضي مبارك ۾ مدفون آهن.

3. حضرت عثمان بن عفان رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه حضرت ابوبكر جي دعوت تي اسلام قبول كيو. حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَنْهُ وَعَلْ اللهُ عَنْهُ وَعَلْ اللهُ عَنْهُ وَمَلَّ اللهُ عَنْهُ وَمَلَّ اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا الله عنهما سان هك بئي پٺيان نكاح كرڻ جي كري (هك جي رحلت كان پوءِ بي سان نكاح ٿيو) "ذوالنورين" سڏبا آهن. جڏهن ته دين جي لاءِ پنهنجو مال خرچ كرڻ جي كري "غني" سڏبا آهن. پاڻ رضي

الله عنه ناشر القرآن ۽ اسلام جا ٽيان خليف راشد آهن. پاڻ رضي الله عنه مسلمانن جي لاءِ روم کوه خريد ڪري وقف ڪيائون ۽ ڪيترن ئي موقعن تي مالي امداد فرمايائون. پاڻ رضي الله عنه بيحد حياء دار ۽ رحم دل شخصيت جا مالڪ هئا. پاڻ رضي الله عنه قرآن مجيد جي تلاوت ڪندي پنهنجي گهر ۾ 18 ذوالحج 35 هجري ۾ شهيد ڪيا ويا. ۽ جنت البقيع ۾ مدفون آهن.

4. حضرت على المرتضى بن ابي طالب رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جن بارن ۾ سڀ کان پهريان اسلام قبول ڪيو. پاڻ جناب رسول مَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جي چاچي ابو طالب جا پٽ ۽ نياڻا آهن. پاڻ رضي الله عنه فاتح خيبر آهن ۽ "ابو تراب" جي ڪنيت سان مشهور ٿيا. سندن ولادت ڪعبي ۾ ٿي. غزوه تبوڪ کانسواءِ سڀني غزوات ۾ شريڪ ٿيا. 35 هجري ۾ مسلمانن جا خليفا مقرر ٿيا. پاڻ رضي الله عنه ڪوفي کي دارالخلافه بڻايائون، جتي 21 رمضان 41 هجري ۾ عبدالرحمٰن ابن ملجم ملعون جي هٿان شهيد ٿيا. پاڻ رضي الله عنه عراق جي شهر نجف اشرف ۾ مدفون آهن.

5. حضرت طلحه بن عبيدالله رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه سابقين اولين في الاسلام مان هڪ آهن. پاڻ جود ۽ سخا ۽ فياضي جي ڪري "طلحة الخير" ۽ "طلحة الفياض" جي لقب سان مشهور ٿيا. بدر جي موقعي تي حضور اڪرم صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن کين حضرت سعيد بن زيد رضي الله عنه سان گڏ قريش جي قافلي جي خبر گيري جي لاءِ روانو ڪيو. ان کان پوءِ سڀني غزوات ۾ شامل رهيا. 36 هم جنگ جمل جي موقعي تي شهيد ٿيا ۽ بصره عراق ۾ مدفون آهن.

6. حضرت زبير بن عوام رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جناب رسول ياڪ صَلَّى الله عَنه جناب رسول ياڪ صَلَّى الله عَنه جناب رسول ياڪ صَلَّى الله عَنه جناب رسول

گهرواري هئي. پاڻ رضي الله عنه بيحد بهادر ۽ دلير هئا. اسلام جي لاءِ سڀ کان پهريون تلوار هلايائون "حواري رسول صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ " جي لقب سان مشهور آهن. حبشہ ۽ مديني منوره جي طرف هجرت ڪيائون. جنگ جمل کان پوءِ بصره جي قريب عمرو بن جرموز جي هٿان شهيد ٿيا ۽ بصره عراق ۾ مدفون آهن. رحلت جي وقت سندن عمر 67 سال هئي.

7. حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه سابقين اولين صحابه كرام رضي الله عنهم ۾ شامل آهن. ابتدا ۾ عبدالكعبه يا عبد عمر جي نالي سان موسوم هئا. جناب رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَاصَحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سندن نالو عبدالرحمٰن ركيو. پاڻ رضي الله عنه به هجرتون كيائون ۽ مديني منوره ۾ حضرت سعد بن ربيع انصاري جا مواخاتي ياءُ بڻيا. الله تعالى سندن واپار ۽ تجارت واري دنڌي ۾ بيحد بركت عطا فرمائي. صدقه خيرات ۽ حق جي رستي ۾ دل سان خرچ كندا هئا. 32 هم ۾ 75 سالن جي عمر ۾ رحلت فرمايائون ۽ جنت البقيع ۾ مدفون آهن.

8. حضرت سعد بن ابي وقاص رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جي والد جو نالو مالك هو. تنهنكري سعد بن مالك جي نالي سان به مشهور آهن. 17 سالن جي عمر ۾ اسلام قبوليائون. ۽ سابقين اولين ۾ شمار ٿين ٿا. مكي مكرمه ۾ مسلمانن كي بدلو وٺڻ ۽ جوابي كاروائي كرڻ جي اجازت نه هئي، ته به پاڻ رضي الله عنه اف جي كلهي جي هڏي سان هك مشرك جو مٿو ڦاڙڻ وارا پهريان شخص هئا. پاڻ رضي الله عنه ماهر تير انداز هئا. غزوه احد ۾ جناب رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى كَتِي سَعْدُ ارْمِ فِدَاكَ أَنِي وَأُمِّي - (صحيح بخاري، آلِهُ وَاصُعَابِهِ وَسَلَّمَ جن كين فرمايو: يَا سَعْدُ ارْمِ فِدَاكَ أَنِي وَأُمِّي - (صحيح بخاري، كتاب المغاري: و405) منهنجا ماءُ پيءُ توتي قربان ٿين، سعد! تير چٽيندو ره. پاڻ رضى الله عنه عظيم فاتح ۽ وڏا جرنيل هئا. حضرت

عمر فاروق رضي الله عنه جي دؤر ۾ پاڻ رضي الله عنه ايران فتح كيائون ۽ سندن وفات مدينه منوره كان ڏه ميلن جي فاصلي تي واقع عتيق پهاڙيءَ تي پنهنجي گهر ۾ ٿي ۽ جنت البقيع ۾ مدفون كيا ويا. و. حضرت سعيد بن زيد رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جو والد زيد اسلام كان اڳ ۾ به دين حنيف جي پيروكارن مان هو ۽ كفريه ۽ مشركانه عقيدن توڙي هر قسم جي فسق ۽ فجور كان پري رهندا هئا. پاڻ رضي الله عنه اسلام جي شروعات ۾ ايمان قبول كيائون ۽ پوءِ سندن گهر واري حضرت فاطمه بنت خطاب (حضرت عمر رضي الله عنه سندن گهر واري حضرت فاطمه بنت خطاب (حضرت عمر رضي الله عنه سختي كئي هئي. غزوه بدر ۾ پاڻ رضي الله عنه قريش جي قافلي جو تعاقب كرڻ جي لاءِ نكتا هئا. بقيه سڀني غزوات ۽ جنگين ۾ شامل سختي كئي هئي. غزه بدر ۾ پاڻ رضي الله عنه قريش جي قافلي جو رهيا. پاڻ رضي الله عنه نهن جي يورن مسلمان آهن جيكي دمشق جا گورنر بڻيا. آخري عمر ۾ پاڻ رضي الله عنه زهد ۽ قناعت پسندي جي كري مديني منوره جي ويجهو عتيق وادي ۾ سكونت اختيار كيائون ۽ اتي مديني منوره جي ويجهو عتيق وادي ۾ مدفون آهن.

10. حضرت ابو عبيده بن الجراح رضي الله عنه: پاڻ رضي الله عنه جو نالو عامر بن عبدالله بن جراح آهي. سندن والد سندن جي ئي هٿان حالت كفر ۾ قتل ٿيو. ان جي كري پاڻ رضي الله عنه پنهنجي ڏاڏي جي طرف منسوب آهن. جناب رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَي طرف منسوب آهن. جناب رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كين "امين هذه الامة" (هن امت جي امين) جو لقب عطا فرمايو. پاڻ رضي الله عنه دمشق, شام ۽ فلسطين جي فتح ۾ بيحد جدوجهد كان پوءِ شام جا گورنر مقرر شامل رضي الله عنه نهايت سادگي پسند ۽ قناعت پسند هئا. 18 هم ۾ طاعون جي وبا ۾ دمشق جي قريب جابيہ مقام ۾ رحلت فرمايائون ۽ اتي طاعون آهن.

مناقب صحابه كرام ۽ عشره مبشره رضي الله عنهم تي تقريري نشست جو اهتمام كرايو يا اسان پنهنجي روزمره جي عملي زندگي ۾ صحاب كرام جي سيرت ۽ كردار مان كهڙو فائدو حاصل كري سگهون ٿا؟ گڏيل مذاكري جي ذريعي نكتا ترتيب

شاگردن ۽ شاگردياڻين لاءِ سرگرمي

مشق

#### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- 1. مناقب صحابه كرام رضي الله عنهم تي مضمون لكو.
- صحابه كرام رضى الله عنهم جا فضائل بيان كريو.

#### (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:

- 1. صحابيء جي لفظي ۽ اصطلاحي معنى لكو.
  - 2. عشره مبشره جي لفظي معنى لكو.
    - 3. عشره مبشره جا نالالكو.

- $(\neg 3)$  هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي  $(\checkmark)$  جو نشان لڳايو:
  - أ. عشره مبشره جي معنى آهي:
  - (ب) ڏھ ساٿي
- (الف) ڏھ دوست
- خوشخبری بڌايل ڏھ (১) انسان
- (ج) ڏھ انسان
- 2. صحابي اهو آهي جنهن ايمان جي حالت ۾ حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَكَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن سان:

  - (الف) ملاقات ڪئي هجي (ب) تجارت ڪئي هجي
  - (د) مواخات کئی هجی
- (ج) دوستي ڪئي هجي
- 3. حدیث شریف ۾ سڀ کان بهتر زمانو قرار ڏنو ويو آهي:
- (الف) موجوده زمانی کی (ب) حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِي زمانی کی
  - آخرت جي زماني کي بعثت کان پهرين واري (د) زمانی کی

شاگردن ۽ شاگردياڻين مان هر هڪ کان مردن، عورتن، ٻارن ۽ پوڙهن صحابه ڪرام رضي الل<mark>ه</mark> عنهم جي مناقب متعلق مضمون تيار كرايو، جنهن ۾ انھن جي عملي خدمتن کي بہ واضح ڪيو وي<mark>و</mark> هجي. ۽ انهن کي انٽرنيٽ کان مدد وٺڻ جي <mark>تربيت</mark> ڏني وڃي.

استادن لاءِ هدايتون

(د) اخلاق و آداب علم جي اهميت ۽ فضيلت • علم جي اهميت ۽ فضيلت

## سکیاچی حاصلات

\* علم جي معنى ۽ مفهوم بيان ڪري سگهن. \* علم جي اهميت ۽ فضيلت ۽ افاديت سمجهي عملي زندگي ۾ استفاده ڪري سگهن.

#### علم جي معني ۽ مفهوم:

"علم" جي لغوي معنى: ڄاڻڻ ۽ آگاه ٿيڻ آهي. جڏهن تہ تعليم جو لفظ ٻين کي علم ڏيڻ ۽ سيکارڻ جي لاءِ استعمال ٿيندو آهي. اصطلاح ۾ انسان جي حواس خمسه ۽ عقل جي ذريعي ڪنهن شيء جي حقيقت کي ڄاڻڻ جو نالو علم آهي.

الله تعالى جا پنهنجي بانهن تي بي شمار انعام ۽ احسان آهن ۽ انسانن جي مٿان جيڪي خاص نعمتون ۽ نوازشون آهن، انهن مان علم جو عطا ٿيڻ سڀ کان وڏي نعمت ۽ احسان آهي. حضرت آدم عليه السلام جي پيدائش کان پوءِ سڀ کان پهرين جيڪا شيء کين عطا ڪئي وئي اهو علم هئو. الله تعالى جو ارشاد پاڪ آهي. وَعَلَّمَ اُدَمَ الْاسْنَاءَ کُلُهَا۔ (سورة البقرة: 31) ترجمو: ۽ الله تعالى آدم کي سڀني شين جا نالا سيکاريا.

علم جي اهميت ۽ فضيلت: رب ڪائنات انسان کي اشرف المخلوقات قرار ڏئي ان کي علم ۽ عقل سان نوازيو. علم جي ذريعي ئي انسان کي جي لاءِ سڄي ڪائنات مسخر ڪئي وئي. علم جي ئي سبب انسان کي باقي سموري مخلوق تي شرف حاصل آهي. علم ئي انسان جي لاءِ عظمت ۽ شرف جو بنياد آهي ۽ سر بلندي جو ذريعو آهي. علم الله تعالىٰ جي صفت آهي. هو عالم الغيوب ۽ عليم بذات الصدور جهڙيون صفتون رکي ٿو. سموري مخلوق کي ان جي ضرورت جو علم عطا

كرڻ واري ذات به اها ئي آهي. جنهن زماني ۾ عرب ۾ اسلام جو آغاز ٿيو. دنيا علم جي اهميت کان ناواقف هئي، اسلام علم جي قدر ۽ قيمت ٻڌائي ۽ ماڻهن کي علم جي حاصل ڪرڻ جو شوق ڏياريو. علم ۽ اهل علم جي فضيلت جي باري ۾ قرآن ڪريم ۾ ارشاد باري تعالىٰ آهي. ترجمو: توهان مان جن ماڻهن ايمان آندو ۽ جن کي علم عطا ڪيو ويو. الله تعالىٰ انهن جا درجا بلند ڪري ڇڏيندو. (سورة المجادلة: 11) هتي بلند درجن ۾ علم کي ايمان سان گڏ بيان ڪيو ويو آهي. هڪ بي جاءِ تي ارشاد باري تعالىٰ آهي. ترجمو: ۽ دعا گهرو ته اي منهنجا پرووردگار! منهنجي علم ۾ اضافو فرماءِ، (سورة طه: 114) ارشاد باري تعالىٰ آهي ترجمو: چئو ڀلا جيڪي ماڻهو علم رکن ٿا ۽ جيڪي علم نه ٿا رکن ٻئي برابر ٿي سگهن ٿا. بس نصيحت ته اهي حاصل ڪندا آهن جيڪي عقلمند آهن. (الزمر:9)

علم ۽ اهل علم جي فضيلت ۾ حضرت رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ارشاد فرمايو آهي ته اِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْاَئْبِيَاءِ (سنن ترمذي، حديث:2682) ترجمو: اهل علم ئي انبياء ڪرام عليهم السلام جا وارث آهن. رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ارشاد فرمايو آهي ته: هڪ سمجهه وارو عالم، شيطان لاءِ هزار عابدن کان وڌيڪ وزني آهي. (سنن ابن ماجه: 222)

پاڻ سڳورن صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جَن ارشاد فرمايو ته طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسُلِم (سنن ابن ماجه: 224) ترجمو: علم حاصل ڪرڻ هر مسلمان (مرد ۽ عورت) تي فرض آهي.

علم ۽ اخلاق جي ڇانوَ ۾ جيڪڏهن بهتر تربيت جو اهتمام هجي تہ انسان ۾ بري ڀلي جي تميز، صحيح ۽ غلط جو امتياز، خالق ۽ مالڪ جي سڃاڻ، ان جي مخلوق سان محبت، همدردي ۽ خير خواهي جهڙيون صفتون پيدا ٿينديون آهن ۽ اهو سيرت ۽ ڪردار جي اعتبار

سان باوقار ۽ ڪارائتو بڻجي ويندو آهي. تنهن ڪري اسلام ۾ علم حاصل ڪرڻ فرض شمار ڪيو ويو آهي. جڏهن ته پنهنجي ماتحتن، اولاد ۽ اهل و عيال جي اخلاقي تربيت جي ذميواري به اسان جي مٿان لازم ڪئي وئي آهي. ان لاءِ علم ۽ اخلاق کي هڪ ٻئي جي لاءِ لازم ۽ ملزوم تصور ڪيو ويو آهي. بلڪ اخلاق ۽ ٻين سڀني صفتن جو بنياد علم آهي، جنهن کي هر صورت ۾ فوقيت ڏيڻ هڪ مسلمان جو پهريون فريضو هجڻ گهرجي.

- شاگردن ۽ شاگردياڻين کان هيٺين عنوانن تي نوٽ لکرايو.
  - حدیث شریف مر اهل علم جون وصفون
- حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ محيثيت استاد.

شاگردن ۽ شاگردياڻين لاءِ سرگرمي

## مشق

- (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:
- 1. علم جي اهميت ۽ فضيلت ۽ افاديت تي مضمون لکو.
  - (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:
    - 1. علم جي معنى ۽ مفهوم ڇا آهي؟
- علم جي اهميت بابت قرآن ڪريم جي ڪا هڪ آيت ۽ ان جو ترجمو بيان ڪريو.

## هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي $(\checkmark)$ جو نشان لڳايو:

- 1. حضور أكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جِن جو أرشاد پاك آهي ته انبياء كرام عليهم السلام جا وارث آهن:
  - (الف) علماء كرام (ب) اولياء كرام
- (ج) استاد کرام (د) شاگرد

استادن کي گهرجي تہ شاگردن ۽ شاگردياڻين سان هيٺين عنوانن تي مضون لکرائين:

- علم جي اهميت ۽ فضيلت
- علم ۽ اهل علم جي فضيلت.

استادن لاءِ

هدايتون

# اسلام ۾ خاندان جي اهميت

# سكياجي حاصلات

- \* اسلام ۾ خاندان جي اهميت ۽ افاديت واضح ڪري سگهن.
- \* خاندان جا گڏيل حق بيان ڪري سگهن. \* روز مره جي عملي زندگي ۾ حقن جي ادائگي جي ڪوشش ڪري سگهن.

#### خاندان جي معني ۽ مفهوم:

"خاندان" فارسي زبان جو لفظ آهي، جنهن جي لفظي معنيٰ گهراڻو، ڪٽنب، قبيلو، ٻار ٻچا ۽ حسب نسب آهي. هڪ ئي نسل جي قريبي رشتيدارن جو مجموعو عائلي (خانداني) زندگيءَ جو مفهوم آهي. انسان جي فطرت ۽ طبيعت ۾ هيءَ ڳالهہ شامل آهي تہ هو اڪيلو نہ ٿو رهي سگهي. بلڪ اهي گهر، محلو، ڳوٺ ۽ شهر آباد ڪري گڏ رهندا آهن. خاندان جا اهم فرد ماءُ، پيءُ، زال، مڙس ۽ اولاد بنيادي حيثيت رکن ٿا. ۽ هي سلسلو آهستي آهستي وسعت اختيار ڪري ڏاڏي، ڏاڏيءَ، ناني، نانيءَ، چاچي، چاچيءَ، پڦيءَ، ماسيءَ، مامي، ماميءَ انهن جو اولاد سان ملي هڪ ڪٽنب يا خاندان بڻبو آهي. خانداني زندگي انسان جي تمدني زندگيءَ جي سڀ کان پهرين ڪڙي آهي، پر انسان پنهنجي سماجي فطرت جي ڪري پنهنجي خاندان، رشتيدارن ۽ ٻين انسانن کان بغير آرام ۽ اطمينان واري زندگي گذاري نہ ٿا سگهن. ٻڻ تہ خاندان معاشري جو بنيادي جزو آهي.

خاندان جو آغاز ۽ سماجي ضرورت ۽ اهميت: خاندان ۽ ڪٽنب سان ئي معاشرتي زندگي جي شروعات ٿيندي آهي. خاندان جي ابتدا مرد ۽ عورت (مڙس ۽ زال) جي گڏيل نڪاح سان ٿيندي آهي. ان اصول تي اسلام ٻنهي مرد ۽ عورت کي برابر اهميت ڏني آهي. هر هڪ جو دائرو مقرر آهي. اسلام هر هڪ جي حقن ۽ فرضن جي ادائيگي جي تلقين ۽

تاكيد كري ٿو. قرآن مجيد ۾ ارشاد باري تعالىٰ آهي. ترجمو: اي انسانو! بيشك اسان توهان كي هك مرد ۽ هك عورت مان پيدا كيو آهي. (سورة الحجرات: 13)

انسانن کان علاوه خاندان ۽ رشتن ناتن جو تصور ڪنهن به مخلوق ۾ موجود ناهي. هي شرف اشرف المخلوقات انسان کي حاصل آهي ته اهو گهر ۾ ماءُ پيءُ ڏاڏي ڏاڏي ڀيڻ ڀائرن ۽ اولاد جي حيثيت ۾ عزت ۽ احترام ، پيار ۽ محبت سان پيش ايندو آهي. مرد ڪمائي ايندو آهي، انهن جي ضرورتن کي پورو ڪندو آهي. جيڪڏهن انهن جي وچ ۾ اڻبڻت ٿي پوندي آهي تہ خوش دليءَ سان ان کي سلجهائيندو آهي. هي سڀ شيون هڪ خاندان جي ڪري ظاهر ٿين ٿيون. ان لاءِ اسلام خي سيان کي سماج ۽ صالح معاشري جي زينت بڻايو آهي.

مڙس ۽ زال جو رشتو: انسانيت جي بقاء ۽ انساني نسل جو وجود مرد ۽ عورت جي گڏيل تعلق سان آهي ۽ انسانن جي گڏيل تعلقن ۾ مڙس زال جي رشتي کي وڏي اهميت حاصل آهي. ٻنهي طرفن کان والدين جي رضامندي کان پوءِ ايجاب ۽ قبول ۽ نڪاح جي اعلان سان هي رشتو قائم ٿيندو آهي. ۽ ان سان عظيم مصلحتون ۽ نفعا وابست آهن. نڪاح ئي سٺي خاندان ۽ پاڪ سماج کي جنم ڏئي ٿو. قرآن ڪريم نڪاح واري رشتي کي "احصان" جو نالو ڏنو آهي. يعني قلعو بند ڪري محفوظ ٿيڻ. حقيقت ۾ نڪاح هڪ معاهدو آهي. جنهن جي ذريعي محفوظ ٿيڻ. حقيقت ۾ نڪاح هڪ معاهدو آهي. جنهن جي ذريعي هڪ ٻئي جا لاءِ زندگيءَ جا ٻه ساٿي، ڏک سک جا ڀائيوار ۽ هڪ ٻئي جا همدرد بڻجي ويندا آهن ۽ مسئلن جي حل ۾ هڪ ٻئي جا مددگار هوندا آهن. زندگي جو سڪون ۽ دل جو اطمينان وڏي حد تائين مددگار هوندا آهن. زندگي جو سڪون ۽ دل جو اطمينان وڏي حد تائين جي خوشگواري ۽ گڏيل الفت ۽ اعتماد جو ذريعو هوندو آهي. هيتري قدر محبت ۽ الفت گهڻي هوندي ايتري قدر ان جو نتيجو به سٺو جي ذريعي ماڻهو ڪيترن ئي غير اخلاقي ڪمن کان محفوظ رهي ٿو.

176

اولاد پيدا ٿيندي ئي هڪ نئين خاندان جي ابتدا ٿي ويندي آهي. جنهن جي ڪري زال مڙس جو تعلق وڌيڪ مضبوط ٿي ويندو آهي. ٻنهي طرفن کان محبت ۽ احترام وڌي ويندو آهي. گهر اولاد جي ڪري رونق وارو ٿي پوندو آهي.

حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَكَيْهِ وَعَلى آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ارشاد فرمايو: اكنِّكَا حُمِنُ سُئِّتِى فَنَيْسَ مِنِّی الله وَ الله وَالله وَال

نكاح جي ان بابركت رشتي كي الله تعالى مڙس ۽ زال جي لاءِ هك بئي جو پردو ۽ لباس قرار ڏنو آهي. ارشاد باري تعالى آهي. هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمُ وَ ٱنْتُمُ لِبَاسٌ لَّهُنَّ (سورة البقره: 187) ترجمو: اهي عورتون توهان جي لاءِ لباس آهن ۽ توهان انهن جو لباس آهيو.

#### خاندان ۽ ازدواجي زندگي جا مقصد:

الله تعالى وت عائلي (خانداني) زندگيء جو مقصد نسل انساني جي بقا ۽ ان جو واڌارو آهي. \* انسان کي سڪون ۽ اطمينان ازدواجي زندگيءَ سان ئي ملندو آهي. زال مڙس جي پاڻ ۾ محبت ۽ الفت جو ذريعو بنبو آهي خانداني زندگيءَ جي راحت ۽ سڪون جو سبب بڻبو آهي. \* ٻنهي کي پاڪ زندگيءَ جون خوشيون ۽ راحتون نصيب ٿين ٿيون. نسل انسانيءَ جو سلسلو ۽ بقاء به انساني عظمت ۽ شرف سان جاري رهي ٿو. \* اجتماعيت جو هڪ خاص حلقو وجود ۾ اچي ٿو جنهن جا فائدا مشترڪ هوندا آهن. جنهن جي بنياد تي ڪٽنب ۽ معاشرو مضبوط ٿيندو آهي.

مڙس ۽ زال جاحق ۽ ذميواريون: حديث ۾ آهي ته کلُّکُهُ رَاعِ، وَکلُّکُهُ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيْتِهِ۔ (صحيح بخاري: 2409) ترجمو: توهان سڀ نگران آهيو ۽ توهان کان توهان جي نگرانيءَ ۾ موجود فردن (گهرڀاتين) جي باري ۾ پڇا

ڪئي ويندي. اسلامي تعليمات جي مطابق زوجين جا هڪ ٻئي جي مٿان ڪجهہ حق ۽ فرض مقرر ڪيا ويا آهن. ارشاد باري تعالى آهي: وَ لَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْبَعُونُ فِ - (البقره:228) ترجمو: ۽ عورتن جا حق مردن تي اهي ئي آهي جيئن دستور جي مطابق مردن جا عورتن تي آهن. ان اعتبار کان کاڌو پيتو، خرچ، لباس، گهر، علاج ۽ ٻيون ضرورتون مهيا ڪرڻ مڙس جي ذميواري آهي. جيڪي هو پنهنجي مالي وسيلن جي اعتبار سان پوريون ڪندو. زال کي مهر ۾ ڏنل رقم يا ٻي ذاتي ملڪيت رکڻ ۽ ڪاروبار ڪرڻ جي جائز حدن ۾ اجازت ڏيڻ کان علاوه مرد جي فرضن ۾ هي به شامل آهي ته زال ۽ گهر جي ٻين فردن سان پيار ۽ الفت سان پيش اچي. ان تي ظلم ۽ زيادتي نہ ڪري، عدل ۽ احسان جو رويو اختيار ڪري، انهن جا حق شريعت جي مطابق ادا ڪري.

زال جي ذميواري هي آهي ته مڙس جي غير موجودگيءَ ۾ مال ۽ ملڪيت پنهنجي عزت جي امانت وانگر حفاظت ڪري. مڙس جي اجازت کانسواءِ ڪنهن نامحرم کي گهر ۾ اچڻ جي اجازت نه ڏئي، فرمان الاهي آهي. فالصَّلِحُ تُنِتُ خفِظتُ لِلْفَيْبِ بِمَا حَفِظ اللهُ (النساء: 34) ترجمو: ته جيڪي نيڪ بيبيون آهن اهي فرمانبردار هونديون آهن ۽ پر پٺ الله تعالىٰ جي حفاظت ۾ مال ۽ آبرو جي حفاظت ڪنديون آهن. مڙس جي آمدني ۽ مالي حيثيت کان وڌيڪ خرچ جو مطالبو نه ڪري. مڙس جي گهر ۾ ڪا تڪليف يا تنگي ڏسي ته خواه مخواه ٻين کي ان مڙس جي شڪايت نه ڪري بلڪ درگذر ۽ برداشت جو مظاهرو ڪري. مڙس يا گهر جا راز ظاهر نه ڪري. نسب ۽ نسل جي حفاظت ۽ ٻارن جي بهتر حضور اکرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جو پاڪ فرمان آهي. حضور اکرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصُحَابِهٖ وَسَلَّمَ جن جو پاڪ فرمان آهي. خيروان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽ توهان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽ توهان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽ توهان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽ توهان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽ توهان ۾ بهتر اهو آهي جيڪو پنهنجي گهر وارن جي لاءِ بهتر هجي ۽

مان پنهنجي گهر وارن جي لاءِ سڀ کان بهتر آهيان.

ماء پيء جيڪڏهن ڪافر ۽ مشرڪ ئي ڇو نه هجن، دنيا ۾ انهن جو ادب ۽ احترام ڪرڻ، انهن جي فرمانبرداري ڪرڻ، ساڻن سٺو سلوڪ ڪرڻ ۽ انهن جي خدمت ڪرڻ لازمي آهي. ها جيڪڏهن اهي الله تعالىٰ جي نافرماني يا ڪفر ۽ شرڪ اختيار ڪرڻ جو حڪم ڪن ته انهن سان معذرت ڪئي وڃي. والدين جي رشتيدارن ۽ دوستن سان به تعلق رکڻ گهرجي. اولاد مٿان والدين جاحق هي آهن:

\* عزت ۽ احترام \* اطاعت ۽ فرمانبرداري \* حسن سلوڪ \* والدين جي قريبن ۽ رفيقن سان حسن سلوڪ \* شڪر جو اقرار \* مغفرت جي دعا. اولاد جا حق: خاندان جي رونق اولاد آهي ۽ اولاد جو مقصد بقاءِ نوع ۽ زندگيءَ جو سبب آهي. اولاد جو هجڻ الله تعاليٰ جي وڏي نعمت آهي،

اولاد جي لاءِ ماء پيء جي ذمي ادب سيكارڻ ۽ صحيح تربيت كرڻ آهي ۽ پڻ والدين تي كجه ٻيون ذميواريون عائد ٿين ٿيون جن كي اولاد جي حقن سان تعبير كيو ويندو آهي جنهن ۾ اولاد جي سٺي پرورش ۽ تعليم، سٺي تربيت جو اهتمام كرڻ، رحمت ۽ شفقت، سٺي جڳه تي انهن جي شادي كرڻ، وراثت ۾ عدل كرڻ شامل آهن ان كان علاوه ٻيا حق هن ريت آهن: \* اولاد كي دين جي ضروري ڳالهين، قرآن كريم جي تعليم ۽ نماز جي تربيت ڏيڻ. \* اولاد كي اسلامي اقدار جي تعليم ڏيڻ، وراثت ۾ اولاد جي وچ ۾ برابري ۽ انصاف جو معاملو كرڻ. \* ڌيئرن وراثت ۾ اولاد جي وچ ۾ برابري ۽ انصاف جو معاملو كرڻ. \* ڌيئرن تي غمگين نہ ٿيڻ ڇو تہ ناراضگي جو اظهار كرڻ ناشكري آهي. \* اولاد تي هرو ڀرو سختي ۽ تشدد كان پرهيز كرڻ. ۽ انهن سان شفقت ۽ پيار محبت جو رويو ركڻ. \* پنهنجي اولاد كي بک ۽ تنگدستي جي ڪرئ دي قتل نہ ڪرڻ.

خاندان سان حسن سلوك: والدين كان پوءِ مائٽن سان به سٺو سلوك كرڻ گهرجي. ييڻ ياءُ ۽ اهي رشتيدار جيكي ماءُ ۽ پيءُ جي واسطي سان مائٽ بڻجن ٿا. مثلاً: ڏاڏو ڏاڏي، نانو ناني، مامي، ماسي، پقي، چاچو چاچو چاچي ۽ انهن جو اولاد جيئن سوٽ، ماروٽ، ماسات ۽ پقاٽ وغيره انهن سڀني سان سٺو سلوك كرڻ ۽ انهن جي مالي مدد كرڻ جو حكم كيو ويو آهي. رشتيدار بلك هر مسلمان سان سٺي اخلاق سان پيش اچڻ گهرجي، انهن كي ايذاءُ ڏيڻ حرام آهي. ارشاد باري تعاليٰ پيش اچڻ گهرجي، انهن كي ايذاءُ ڏيڻ حرام آهي. ارشاد باري تعاليٰ پين ٿا ته (الله جي رستي ۾) ڪهڙي قسم جو مال خرچ ڪجي، چو ته جيڪو مال خرچ ڪرڻ چاهيو اهو (درجه بدرجه مستحق ماڻهن يعني) ماءُ پيءُ کي ۽ قريبي رشتيدارن کي ۽ يتيمن کي ۽ محتاجن ۽ مسافرن کي پيءُ کي ۽ قريبي رشتيدارن کي ۽ يتيمن کي ۽ محتاجن ۽ مسافرن کي ڏيو ۽ جيڪا ڀلائي توهان ڪندؤ الله پاڪ ان کي ڄاڻي ٿو. (البقره: 215) ڏيو ۽ جيڪا ڀلائي توهان ڪندؤ الله پاڪ ان کي ڄاڻي ٿو. (البقره: 215)

مان هر هڪ جي لاءِ هيٺين ڳالهين تي عمل ڪرڻ لازمي آهي: \* خاندان وارن سان حسن سلوڪ ڪرڻ. \* محبت ۽ شفقت سان پيش اچڻ. \* مصيبت ۽ پريشاني جي وقت دلجوئي ڪرڻ. \* غربت ۽ تنگ حالي جي وقت مالي مدد ڪرڻ. \* خاندان جي يتيم ٻارن جي پرورش ڪرڻ. \* خاندان جي خوشي ۽ غمي ۾ شرڪت ڪرڻ. \* گڏيل تعاون ڪرڻ (مسئلن جي حل ڪرڻ ۾ مالي، جسماني ۽ نيڪ مشورن جي صورت ۾ تعاون ڪرڻ) خاندان ۾ ٿيندڙ رنجشن ۽ جهيڙن جهڳڙن جي وقت صلح صفائي ڪرڻ.

هڪ گروپ ذريعي موجوده ماحول ۾ انهن ڪمن جي نشاندهي ڪريو جيڪي خاندان کي نقصان ۽ تعلقات کي ڪمزور ڪري رهيا آهن.

شاگردن ۽ شاگردياڻين لاءِ سرگرمي

# مشق

### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- اسلام ۾ خاندان جي اهميت تي مضمون لکو.
  - 2. مڙس زال جي حقن ۽ فرضن تي نوت لکو.

### (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:

- 1. خاندان مان چا مراد آهى ؟ لكو.
- 2. والدين جي ادب ۽ احترام جي متعلق لکو.
  - 3. اولاد جاحق لكو.

# (ج) هیٺین سوالن جی صحیح جوابن تی (√) جو نشان لڳايو; 1. سیني رشتن ناتن مان اهر رشتو آهي; (الف) ماءُ; پيءُ جو (ب) زال, مڙس جو (ج) یاءُ, پیځ جو (د) استاد, شاگرد جو 2. خاندان جي خوبصورتي آهي: (الف) نعمت (ب) دولت (ج) اولاد (د) وراثت 3. جن رشتیدارن سان نکاح نه ٿو ٿي سگهي انهن کي سڏبو آهي: (الف) دوست (ب) محرم (الف) دوست (ب) محرم (ج) پاڙيسري (شتيدار

"خاندان جي اهميت" تي تقريري مقابلو <mark>ڪرايو.</mark>

استادن لاءِ هدايتون

# احترامِ انسانیت

### سکیاچی حاصلات

- \* احترام انسانيت جو مفهوم بيان كرى سگهن.
- \* احترام انسانیت جی اهمیت کی سمجھی سگھن.
- \* احترام انسانيت جي خلاف صورتن کان پاسو ڪري سگهن.

### احترام انسانيت جو مطلب:

"احترام" جي معني: عزت ۽ قدر، فضيلت ۽ برتري آهي. "احترام انسانيت" جو مطلب آهي انسان جي عزت ۽ عظمت، انسان زمين تى الله تعالى جى بهترين مخلوق آهي. ان كي بي سجي مخلوق تي برتري حاصل آهي. يعني هن ڪائنات ۾ هر انسان کي عزت ۽ فضيلت جو مرتبو ۽ مقام حاصل آهي. ڪنهن به رنگ ۽ نسل, مذهب ۽ زبان، قوم ۽ ملڪ سان تعلق رکڻ واري هر انسان کي بئي انسان پاران سندس جان، مال ۽ عزت جو تحفظ ڏيڻ "احترام انسانيت" چئبو آهي. احترام انسانيت جي اهميت: الله تعالى انسان کي وڏو شرف ۽ عزت بخشى آهي. ان زمين ۽ آسمان ۽ ان جي وچ ۾ سڀني شين کي انسانن جي فائدي ۽ سهولت جي لاءِ پيدا ڪيو آهي. سموريون شيون انسانن جي لاءِ مشترك ميراث آهن. هر انسان انهن نعمتن مان فائد وٺي رهيو آهي. انسانيت جي ان وڏي شرف کي قرآن ڪريم هن طرح بيان فرمايو آهى: وَلَقُدُ كَنَّ مُنَابِئَ ادْمَرُوحَهُ لَنْهُمْ فِي الْبَرِّو الْبَحْنُ وَرَبَقْنَهُمْ مِّنَ الطَّيّلِتِ وَفَضَّلْنُهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّتَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلًا شِ (سورة الاسراء: 70) ترجمو: اسان آدم جي اولاد كي عزت بخشي آهي. اسان انهن کي خشڪي ۽ پاڻيءَ ۾ سواري ڏني آهي. انهن کی پاک شیون رزق طور عطا کیون آهن ۽ اسان انهن کی پنهنجی سموری مخلوق تی فضیلت سان نوازیو آهی.

انسان کي علم ۽ عقل سان گڏ ڳالهائڻ جي نعمت ملي آهي

جنهن سان هو پنهنجي اندر جون ڳالهيون مناسب انداز سان بيان ڪري سگهي ٿو. هي نعمتون اهڙيون آهن جو سڀ انسان ان ۾ برابر آهن. اسلام رنگ ۽ نسل، زبان ۽ وطن جي امتياز کي باطل قرار ڏنو آهي. ان وٽ عظمت ۽ بزرگيءَ جو معيار صرف تقوئ ۽ الله تعالىٰ جو خوف آهي. ارشاد باري تعالىٰ آهي اِنَّ اَکُهُمَکُمُ عِنْدَ اللهِ اَتُقٰکُمُ۔ (الحجرات: 13) ترجمو: بيشڪ الله تعالىٰ وٽ توهان ۾ وڌيڪ عزت وارو اهو آهي جيڪو گهڻو پرهيزگار آهي. اسلام سيکاري ٿو ته دنيا جا سڀئي ماڻهو هڪ ئي مان آهن. ترجمو: (الله تعالیٰ) توهان کي هڪ شخص (حضرت آدم) مان پيدا ڪيو ۽ ان مان ان جو جوڙي وال بڻايائين پوءِ انهن ٻنهي مان گهڻائي مرد ۽ عورتون پيدا ڪري سڄي زمين ۾ ڦهلايائين.

(النساء:1)

قرآن مجيد انسان کي ان جي صحيح منصب کان آگاه ڪيو آهي. الله تعالئ ان کي زمين تي خليفو ۽ نائب بڻايو آهي. ان کي ان جي ذميوارين جي اصل حيثيت کان آگاه ڪري ان کي سڀني باطل معبودن جي غلامي کان آزاد ڪرايو ۽ ان کي ذميوار ۽ باوقار بڻايو آهي. ان کي ٻڌايو ويو آهي تہ هو صرف هڪ الله پاڪ جي حڪمن جو پابند آهي. ڪنهن کي ڪنهن تي سواءِ ايمان، علم ۽ تقوئ جي ڪا به فضيلت ناهي. انهن سڀني آيتن مبارڪن ۾ عام طور تي رڳو انسان کي ئي حيثيت ڏني وئي آهي. توڙي مسلمان هجي يا غير مسلم.

انسانيت ۽ جهالت جو دور: اسلام کان پهريان واري زماني کي "دور جهالت" چئبو آهي. ان دور ۾ انسانيت جو احترام تقريباً ماڻهن مان ختم ٿي چڪو هئو. ماڻهو پٿرن، وڻن، دريائن، سمنڊن، سج، چنڊ، ستارن ۽ ٻين طاقتور شين کي محترم ۽ لائق عزت سمجهندا هئا. انهن غير جاندار ۽ بي اصل شين کي ديوتا مڃي انهن جي پوڄا ڪندا هئا. انهن انهن جي سامهون انڪساري، عاجزي ۽ جانورن کي باس طور قربان ڪندا هئا، ڪي مشرڪ ته انهن ديوتائن جو قرب حاصل ڪرڻ لاءِ

پنهنجي اولاد کي به انهن جي سامهون قربان ڪري ڇڏيندا هئا.

اسلام اهڙن باطل خيالن ۽ رسمن کي رد ڪيو. هڪ طرف انسانن کي انسانيت جي احترام جو درس ڏنو ۽ ٻئي طرف وڏائي، تڪبر ۽ خود پسندي جهڙين خصلتن کي برو قرار ڏنو. حضور اڪرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَل آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ماڻهن ۾ هي پيغام پهچايو ته اي انسانو! توهان سڀ هڪ ئي پيءُ جو اولاد آهيو، جنهن جي پيدائش مٽيءَ مان ٿي آهي، تنهن ڪري توهان مان ڪن انسانن جو پاڻ کي ٻين کان وڏو ۽ بلند سمجهڻ ۽ تڪبر ڪرڻ صفا بي سمجهي ۽ جهالت جي ڳالهه آهي. (مسند احمد، حديث: 23482)

احترام انسانيت جي خلاف ڳالهيون: انسان پرهيزگاري ۽ حسن خلق جي ڪري ممتاز حيثيت رکي ٿو ۽ اهڙيون ڪيتريون ئي صفتون ۽ عادتون آهن جيڪي احترام انسانيت جي ابتڙ آهن. جن مان ڪجهه هيٺ بيان ڪيون وڃن ٿيون:

- تكبر كرڻ، الله تعالىٰ يا مخلوق جي سامهون پاڻ كي فكري،
   علمي، مالى يا نسبى اعتبار سان قابل فخر سمجهڻ.
- ماڻهن کي حقير سمجهڻ، انهن سان مسخري يا ٽوڪ وارو رويو
   اختيار ڪرڻ ۽ الزام تراشي ڪرڻ.
- ماڻهن سان ظلم, زيادتي يا بي انصافي جو مظاهرو ڪرڻ. انهن مان عيب ڪڍڻ, جاسوسي جي ڪوشش ڪرڻ.
- ڪنهن انسان جي جسماني يا عملي ڪوتاهي جي ڪري ان کي طعنو ڏيڻ، برن لقبن سان سڏڻ يا ان جي ڪنهن بہ قسم جي بي عزتي ڪرڻ.
- اولاد ۾ ننڍي وڏي، عقلمند بي عقل يا پٽ، ڌيءُ جي بنياد تي غير برابريءَ جو سلوڪ ڪرڻ.
- هڪ ٻئي سان بداخلاقي، بدڪلامي، يا خراب انداز سان گفتگو ڪرڻ.

\* شاگرد پنهنجي ماحول ۾ روزمره جي عملي زندگيءَ ۾ احترام انسانيت بابت پنهنجو ڪو به هڪ قصو ٻڌائن.

شاگردن ۽ شاگردياڻين لاءِ سرگرمي

\* احترامِ انسانيت جي مخالف ڪمن کي گڏيل بحث کان پوءِ نڪتن جي صورت ۾ لکو.

### مشق

### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- 1. احترام انسانيت بابت ڏه نڪتا لکو.
- 2. احترامِ انسانيت بابت قرآن كريم كهڙو حكم ڏئي ٿو؟
  - (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:
    - 1. احترام انسانیت جو مفهوم لکو.
- 2. احترام انسانيت جي مخالف ڳالهين مان ڪي صورتون لکو.
  - (ج) هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي (√) جو نشان لڳايو:
    - 1. اسلام کان پهريون زمانه جاهليت ۾ احترام انسانيت هو:
      - (الف) گهطو (ب) ٿورو
      - (ج) ختم (د) بهتر
  - 2. توهان مان الله تعالى وت وديك عزت وارو اهو آهي جيكو:
- (الف) وڌيك تقوى وارو آهي (ب) وڌيك مرتبي وارو آهي
- رج) وڌيڪ علم وارو آهي (د) وڌيڪ دولت وارو آهي

استاد شاگردن ۽ شاگردياڻين کي ڪجه اهڙين شخصيتن جي باري ۾ معلومات فراهم ڪن جيڪي احترام انسانيت جي حوالي سان سڃاتيون وڃن ٿيون. مثلاً: عبدالستار ايڌي جي يتيمن ۽ محتاجن جي سار سنڀال ڪرڻ.

استادن لاءِ هدايتون

# اجتماعي عدل

سکیاچی حاصلات

- \* اجتماعي عدل جو مفهوم ۽ ان جو اسلام ۾ تصور بيان ڪري سگهن.
- \* اجتماعي عدل جي اهميت ۽ اثرات بيان ڪري سگهن.
- \* دؤر حاضر ۾ اجتماعي عدل جي ضرورت ۽ صورتون بيان ڪري سگهن. \* اجتماعي عدل جا فائدا (عدل واري معاشري جو قيام)

بيان ڪري سگهن.

### اجتماعي عدل جو مفهوم:

عدل عربي زبان جو لفظ آهي. جنهن جي لغوي معنى آهي سڌو كرڻ. برابري كرڻ، بن شين جي وچ ۾ موازنو كرڻ ۽ ٻن حالتن ۾ وچٿرائي اختيار كرڻ. اصطلاح ۾ عدل جو مفهوم تمام وسيع آهي هيٺيون ڳالهيون ان جو مفهوم واضح كن ٿيون: كنهن شيء كي ٻن برابر حصن ۾ تقسيم كرڻ. اهڙي طرح جو بنهي ۾ گهٽ وڌائي نه ٿئي. كنهن شيء كي ان جي صحيح جڳه ۾ ركڻ. يعني قول ۽ عمل ۾ سچائي جي ترازو كي كنهن هكڙي طرف جهكڻ نه ڏيڻ. اهڙو كم كرڻ گهرجي ۽ اهڙي ڳاله چوڻ جيكا سچائيءَ تي پوري اچي. پڻ هر ماڻهوءَ سان بنا كنهن ڏاڍ ۽ رعايت جي معاملو كرڻ. جنهن جو هو مستحق هجي "عدل" آهي. عدل جي مقابلي ۾ ظلم ايندو آهي. يعني مستحق هجي "عدل" آهي. عدل جي مقابلي ۾ ظلم ايندو آهي. يعني كي ظلم كرڻ كان بچائجي.

عدل جي اهميت: اسلام امن ۽ سلامتي جو دين آهي. جيڪو دنيا لاءِ رحمت بڻجي آيو آهي. اسلام هڪ اهڙي ضابط حيات کي مرتب ڪيو آهي. جنهن تي عمل ڪري انسان زندگيءَ جي حقيقي خوشين سان مالا مال ٿي سگهي ٿو. ان سلسلي ۾ اسلام عملي زندگيءَ جي لاءِ سڀ کان

187

وڌيڪ عدل تي زور ڏنو آهي، حقيقت هي آهي ته معاشري جي هر طرح جي بي چيني ۽ خرابيءَ جو پهريون سبب "عدل" کان هٽي وڃڻ آهي. معاشري ۾ خرابي ان وقت پيدا ٿيندي آهي جڏهن ان جا فرد "عدل" کي ڇڏي ڏين. اسلام عدل جي متعلق سڀني ڳالهين ۾ رهنمائي فرمائي آهي. چاهي عدل اجتماعي هجي يا انفرادي. معاشي هجي يا معاشرتي. قانوني هجي يا سياسي. عدل ئي معاشري جي بهترين نظام جو ضامن آهي. اسلامي معاشرتي زندگيءَ جي به هيءَ تقاضا آهي ته ماڻهن جي وچ ۾ ۽ زندگيءَ جي هر شعبي ۾ عدل ۽ انصاف کي فروغ ڏنو وڃي. قرآن ڪريم ۾ ارشاد پاڪ آهي. ترجمو: بي شڪ الله تعالي انصاف کي خرڻ جو ۽ ڀلائي ڪرڻ جو ۽ رشتيدارن کي ڏيڻ جو حڪم ڪري ٿو ۽ ڪرڻ جو ۽ برين ڳالهين ۽ ظلم کان روڪي ٿو. توهان کي سمجهائي بي حيائي ۽ برين ڳالهين ۽ ظلم کان روڪي ٿو. توهان کي سمجهائي ٿو جيئن توهان سمجهو. (سورة النحل: 90)

هن آيت جي نازل ٿيڻ جو مقصد هي آهي ته سڀئي انسان پنهنجي اجتماعي زندگيءَ ۾ عدل ۽ انصاف سان رهن، ظلم ۽ زيادتي کي ختم ڪن جيئن انهن جي سماجي زندگي امن ۽ سڪون جو مرڪز بڻجي پوي.

الله تعالى قرآن كريم ۾ ارشاد فرمايو آهي. ترجمو: ۽ توهان جڏهن ماڻهن جي وچ ۾ فيصلو كريو ته انصاف جو فيصلو كريو. بيشك الله تعالىٰ توهان كي تمام سٺي ڳالهه جي نصيحت كري ٿو. يقيناً الله ياك خوب بڌڻ وارو آهي. (سوره النساء: 58)

"۽ جڏهن ماڻهن جي وچ ۾ توهان فيصلو ڪريو" جو مطلب هي آهي ته فيصلو ڪرڻ واري جي لاءِ ٻئي ڌريون برابر هجڻ گهرجن. چاهي اهو دوست هجي يا دشمن. پنهنجو هجي يا پرائو، مسلمان هجي يا غير مسلم، ويجهو هجي يا پري وارو. امير هجي يا غريب. ڪهڙي به قسم جو هجي فيصلي ڪرڻ واري کي غير جانبدار ٿي فيصلو ڪرڻ گهرجي. زندگيءَ جي هر شعبي ۾ "عدل" جي ضرورت آهي. کڻي جو ان

جو تعلق اسان جي پنهنجي ذات سان هجي يا مخلوق سان. پنهنجي ذات سان عدل ڪرڻ جو مطلب هي آهي ته پنهنجي لاءِ لباس، خوراڪ، آرام وغيره جو مناسب انتظام ڪيو وڃي. مخلوق سان عدل ڪرڻ جو مطلب هي آهي ته انهن جا حق پوري طرح ادا ڪيا وڃن ۽ انهن ۾ ڪنهن به طرح جي ڪوتاهي نه ڪئي وڃي.

عدل جا قسم: (1) عدل انفرادي (2) عدل اجتماعي.

عدل انفرادي: انسان پنهنجي انفرادي زندگيءَ ۾ وچٿرائيءَ جو لحاظ رکي، پوءِ اها جسماني زندگي (کائڻ، پيئڻ، سمهڻ، خوشي، غمي وغيره) هجي يا روحاني زندگي (عبادتون)، يا دنياوي معاملا هجن يا معاشي زندگي (ڪمائڻ) هجي. هر حال ۾ عدل/ اعتدال (وچٿرائي) ۽ برابريءَ کي ملحوظ رکيو وڃي.

عدل اجتماعي: انساني معاشري ۾ انصاف ۽ مساوات هجي ۽ هر هڪ کي پنهنجا حق حاصل هجن. عدل اجتماعي جون ڪجهہ صورتون هيٺ ڏجن ٿيون:

قانوني مساوات: سماج ۾ قانوني مساوات جو هجڻ يعني قانون جي نظر ۾ سڀ برابر آهن. ۽ قانون کي سڀني تي بالادستي حاصل هجي. ان ۾ امير هجي يا غريب، افسر هجي يا ماتحت، دوست هجي يا دشمن، پنهنجو معاملو هجي يا ٻئي ڪنهن جو. ننڍو هجي يا وڏو ڪو به فرق نه هجي.

معاشي معاملا ۽ اجتماعي عدل: اسلام جي اقتصادي نظام ۾ هر شخص پنهنجي صلاحيتن ۽ پسند جي مطابق جائز ذريعه روزگار اختيار ڪرڻ ۾ آزاد آهي. روزي ڪمائڻ جو ڪوبه ذريعو مثلاً: تجارت، زراعت، صنعت، ملازمت وغيره ڪنهن به شخص جي لاءِ منع ناهي. روزي حاصل ڪرڻ جا جيترا به وسيلا آهن، انهن کي الله تعاليٰ سمورن ماڻهن جي لاءِ مهيا ڪيو آهي. تنهن ڪري ان مان فائدو حاصل ڪرڻ جو سڀني کي برابر حق حاصل آهي.

اسلام مطابق ڪنهن بيروزگار ۽ معذور جي لاءِ بنيادي ضرورتن جو فراهم ڪرڻ حڪومت ۽ سوسائٽي جو فرض آهي، جيئن ڪو بہ شخص معاشي ناانصافي جو شڪار نہ بڻجي.

عدل واري معاشري جو قيام: معاشري ۾ سڀ انسان بحيثيت انسان برابر آهن. ڪنهن کي ڪنهن طبقي، خاندان، قوم يا علائقي سان تعلق رکڻ جي ڪري فضيلت ناهي. ارشاد باري تعالى آهي. يَايُّهَاالنَّاسُ إِنَّا خَلَقُنُكُمُ مِّنُ ذَكَي وَ اُنْثُى وَ جَعَلُنْكُمُ شُعُوبًا وَ قَبَائِلُ لِتَعَارَفُوا اللَّ اَنَّ اَكُمَ مَكُمُ عِنْدَ اللهِ اَتُقَلَمُ مِّنُ ذَكَي وَ اُنْثَى وَ جَعَلُنْكُمُ شُعُوبًا وَ قَبَائِلُ لِتَعَارَفُوا اللهِ اَنَّ اَللهِ اَتُقلَمُ اللهِ اَتَعَادَ اللهِ اَنْ اَللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله على هد مرد ۽ هد عورت مان پيدا ڪيو ۽ توهان جا قبيلا ۽ قومون ناهيوسين. جيئن هڪ عورت مان پيدا ڪيو ۽ توهان جا قبيلا ۽ قومون ناهيوسين. جيئن هڪ بئي کي سڃاڻي سگهو. بيشڪ الله تعالى وٽ توهان مان وڌيڪ عزت وارو اهو آهي جيڪو وڌيڪ پرهيزگار آهي. گڏوگڏ اسلام معاشري جي سيني معاملن ۾ عدل جو حڪم ڏنو آهي. جنهن سان ئي هڪ سڌريل ۽ انصاف وارو سماج جڙندو.

عدالتي معاملن ۾ اجتماعي عدل: اسلام عدل جو باقاعده نظام پيش كيو آهي جنهن كي "قضاء" يا "عدليہ" چئبو آهي، ان جو بنياد رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن پنهنجي مبارك دور ۾ ركيو هو. حضور اكرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كي "عدل" جو ايتري قدر خيال هو جو پاڻ كريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جذهن به پنهنجا عمال (آفيسر يا قاضي) كنهن علائقي لاءِ روانا كندا هئا ته انهن جي انتظامي قابليت سان گڏوگڏ انهن جي عدالتي قابليت جي باري ۾ به مكمل اطمينان حاصل كندا هئا.

اجتماعي عدل جا اثرات: اسلام "عدل" جو جيكو تصور پيش كيو آهي، اهو اڄ به بنيادي حيثيت ركي ٿو، ۽ اسلام جيكي اصول ۽ قانون پيش كيا آهن اهي اڄ به دنيا وارن جي لاءِ مشعل راهه آهن جيكڏهن انهن تي پوري طرح عمل كيو وڃي ته ڏكايل انسانيت موجوده

مصيبتن ۽ ڏکن کان نجات حاصل ڪري سگهي ٿي.

معيشت ۾ عدل قائم ڪرڻ سان سڄو معاشرو خوشحال ٿي ويندو آهي ۽ معاشري جو ڪو بہ فرد بنيادي ضرورتن کان محروم نه رهندو آهي. "عدل" زندگيءَ جي سڀني شعبن ۾ برابري به قائم ڪندو آهي. انسان جي زندگي ان وقت بهتر ٿي سگهي ٿي جڏهن زندگي جي سڀني شعبن ۾ خاص توازن ۽ اعتدال هجي.

# مشق

### (الف) هيٺين سوالن جا تفصيلي جواب لکو:

- 1. عدل اجتماعي كي نظر انداز كرڻ سان معاشري ۾ ڪهڙيون برايون پيدا ٿين ٿيون ؟
- 2. توهان جي نظر ۾ اجتماعي عدل قائم ڪرڻ جي لاءِ ڪهڙيون تدبيرون اختيار ڪرڻ گهرجن؟

### (ب) هيٺين سوالن جا مختصر جواب لکو:

- 1. اجتماعي عدل جي معني ۽ ان جو مطلب بيان ڪريو.
- 2. قرآن ڪريم اجتماعي عدل جي باري ۾ ڪھڙي رھنمائي ڪري ٿو؟

## $(\mathbf{y})$ هيٺين سوالن جي صحيح جوابن تي $(\mathbf{v})$ جو نشان لڳايو:

- 1. عدل عربي بوليء جو لفظ آهي جنهن جي معنى آهي:
- (الف) انصاف قاعر كرڻ (ب) ماڻهن سان سٺو سلوك كرڻ
- (ج) کنهن شيء کي ٻن برابر (د) مظلوم جي دعا کان بچڻ حصن ۾ تقسيم ڪرڻ

- 2. قرآن كريم ۾ حكم آهي تہ عدل كريو، ڇو تہ اهو وڌيك ويجهو آهي:
  - (الف) نيكي، كي (ب) فرمانبرداري، كي
    - (ج) جنت کي (د) تقوی کي
  - 3. ملك مر عدل ۽ انصاف قائم ٿيندو تہ معاشرو بڻجي ويندو:
    - (الف) امن ۽ سڪون وارو (ب) ترقي يافتہ
    - (ج) عام ڀلائيءَ وارو (د) نيڪي وارو

استادن كي گهرجي ته اهي شاگردن ۽ شاگردياڻين كان حضور پاك صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَالِهِ وَسَلَّمَ جن جي سيرت طيبه ۽ صحابه كرام رضي الله عنهم جي حياة طيبه جي روشنيءَ ۾ اجتماعي عدل تي مضمون لكرائين.

استادن لاءِ هدايتون

# عفت ۽ حياءُ

### سکیاچی حاصلات

- \* عفت ۽ حياءَ جي مفهوم کي بيان ڪري سگهن.
  - \* عفت ۽ حياءَ جو مظاهرو واضح ڪري سگهن.
- \* عفت ۽ حياءَ جي فضيلت ۽ اهميت سمجهي سگهن.

### عفت ۽ حياء جي معني ۽ مفهوم:

"عفت" عربي زبان جو لفظ آهي جنهن جي لفظي معنى آهي پرهيزگاري ۽ پاڪيزگي ۽ عفت جو شرعي مفهوم آهي: پاڪ دامن رهڻ، اخلاقي پاڪيزگي ڌارڻ ۽ نفساني خواهشن کي قابوءَ ۾ رکي، خراب رستي تي هلڻ، بدڪاري ۽ بي حيائيءَ جهڙن ڪمن کان نفس کي محفوظ رکڻ، ان سان گڏ ٻيو لفظ ايندو آهي "عصمت" جو جنهن جي معنى آهي پاڪ دامني، بيگناهي ۽ شرافت. قرآن ڪريم ۾ سچي مؤمن جون ڪيتريون ئي صفتون بيان ڪيون ويون آهن، جنهن مان هڪ جون ڪيتريون ئي صفتون بيان ڪيون ويون آهن، جنهن مان هڪ مغفت" آهي: وَ الَّذِيُنَ هُمُ لِفُرُدِجِهُمُ خُفِظُونَ (المؤمنون:5). ترجمو: ۽ (ڪامياب مؤمن اهو آهي) جيڪو پنهنجي شرم گاه جي حفاظت ڪندو آهي تنهنڪري اهڙي انسان کي عفيف / عفيف, عفت وارو (پاڪ دامن) چئبو آهي.

"حيا" جي لفظي معنى آهي شرم ۽ غيرت. حياءَ جو مطلب آهي: انسان جي اندر هڪ فطري ۽ اخلاقي صفت رکي وئي آهي. جنهن سان انسان خوف خدا جي جذبي سبب بي حيائي ۽ بداخلاقي جهڙي خراب ڪم کان پاڻ کي بچائي وٺندو آهي ۽ برائيءَ کان پري ڀڄڻ جي ڪوشش ڪندو آهي ته اهڙي انسان کي حيادار چئبو آهي. انسان جي شرافت، عزت ۽ پاڪدامنيءَ جو بنياد ئي حياءَ تي آهي. جنهن ماڻهوءَ ۾ هيءَ صفت جيتري گهڻي هوندي اهو برائي ۽ گناه وارن ڪمن کان

ايتري وڌيڪ نفرت ڪندو آهي ۽ احڪام خداوندي ۽ اخلاقي اقدار جي پابندي ڪندو آهي.

الله تعالى انسان ۾ پنهنجي وجود کي برقرار رکڻ ۽ نسل وڌائڻ جي لاءِ ڪجه حيواني ۽ نفساني جذبا رکي ڇڏيا آهن گڏوگڏ ان کي عقل ۽ وحيءَ جي ذريعي جائز ۽ ناجائز ڪمن جو فرق ٻڌائي ڇڏيو آهي. جسم ۽ روح ٻئي پاڻ ۾ لازم ملزوم آهن ۽ ٻنهي کي مناسب توجه ڏئي انهن جي نشوونما جو خيال رکڻ انسان تي فرض آهي. اسلام به هي چاهي ٿو ته انسان پنهنجي جسماني گهرجن کي عقل ۽ دين جي ماتحت رکي زندگي گذاري. جڏهن ڪو به انسان نفساني خواهشن کي عقل ۽ دين جي ماتحت ڪري پنهنجي قابو ۾ رکي ٿو ۽ روحانيت کي حيوانيت تي غالب رکي ٿو ته ان کي "عفت وارو" چئبو آهي. ۽ جڏهن حيوانيت تي غالب رکي ٿو ته ان کي "عفت وارو" چئبو آهي. ۽ جڏهن حي انشائست ڪمن کان خوفِ خدا جي جذبي سبب پاسو ڪري ٿو ته ان کي "حيادار" چئبو آهي.

### عفت ۽ حياءَ جي فضيلت ۽ اهميت:

عفت ۽ حياءَ اسلامي اخلاق جي فهرست ۾ روح ۽ جان جي حيثيت رکي ٿو. الله تعالىٰ مسلمانن کي عفت ۽ حياءَ جي تعليم ڏني آهي. ۽ هن عظيم گُڻ کي سڀني اسلامي فضيلتن ۾ مٿاهون قرار ڏنو آهي. رسول الله صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن جو ارشاد گرامي آهي تہ ترجمو: هر دين جا ڪجهہ اخلاق آهن ۽ اسلام جو اخلاق حياءُ آهي. (مؤطا امام مالک، حديث: 2634) بي حديث ۾ آهي ته: ترجمو: يقيناً الله تعالىٰ حيادار ۽ پرده پوشي ڪرڻ وارو آهي ۽ حياءَ داري ۽ پرده پوشيءَ کي پسند ڪندو آهي. (سنن ابي دائود، حديث: 4012)

حياء ۽ غيرت مؤمن جي هڪ اهر صفت آهي ڇو ته نبي ڪريم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن ان کي ايمان جي شاخ قرار ڏنو آهي. وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيْبَانِ (بخاري: 9، مسلم: 30) ترجمو: ۽ حياءَ ايمان جو هڪ وڏو شعبو آهي.

حياءُ هڪ اهڙي صفت آهي، جنهن جي ڪري انسان وڏي کان وڏين براين کان بچي ويندو آهي. جڏهن ڪنهن ماڻهوءَ مان هي صفت نڪري ويندي آهي تہ اهو ڪنهن بڇڙي ۽ گناهم جي ڪم ڪرڻ جي ڪا به پرواهم ناهي ڪندو. نہ ان کي پيشماني ٿيندي آهي. ان صورتحال جي پيش نظر حضور اڪرم صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسُلَّمَ جن ارشاد فرمايو ته: "جڏهن توهان مان حياءُ هليو وڃي ته پوءِ جيڪو وَڻيوَ اهو ڪريو.

(سنن ابى دائود، حديث: 4797).

حضرت ابو سعيد رضي الله عنه كان روايت آهي ته: "اسان جي پياري نبي حضور اكرم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن سڀ كان وڌيك عفت ۽ حياءَ وارا هئا. پاڻ كريم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كنواري پرديدار عورت كان به وڌيك حيادار هئا ۽ كا ناپسند شيءِ دن كنواري پرديدار عورت كان به وڌيك حيادار هئا ۽ كا ناپسند شيءِ دسندا هئا ته ان جو احساس سندن چهري مبارك تي ظاهر ٿي ويندو هئو. جڏهن ته بڇڙين ڳالهين كان پاڻ سڳورن صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن كي طبعي نفرت هئي.

حضرت ابو هريره رضي الله عنه كان روايت آهي. ترجمو: رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو: ايمان جون ستر كان وڌيك شاخون آهن جن مان حياء به هك وڏي شاخ آهي.

(بخاري:9، مسلم: 30)

حضرت عمر رضي الله عنه كان روايت آهي: ترجمو: رسول الله مَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَاصَّحَابِهِ وَسَلَّمَ جن فرمايو: يقيناً ايمان ۽ حياءُ جو پاڻ ۾ گهرو تعلق آهي. جڏهن هڪ ويندو آهي تر ٻيو به هليو ويندو آهي. (الادب المفرد للبخاري: 1313) جڏهن انسان پنهنجي حياءَ کي ختر ڪري ڇڏيندو آهي تر پوءِ اهو هڪ وحشي درندي وانگر ٿي ويندو آهي ۽ ڀنهنجي خواهشن جي پويان ڊوڙندو آهي. سٺن کان سٺن جذبن کي ختر ڪندو آهي. ۽ ڪنهن لاءِ ختر ڪندو آهي. ۽ ڪنهن لاءِ ختر ڪندو آهي. ۽ ڪنهن لاءِ

پنهنجي دل ۾ رحم نه رکندو آهي. خدا جي مخلوق کي تڪليفون ڏيندو آهي ته ان کي اثر به نه ٿيندو آهي. ان جي انا پرستي ان جي اکين تي اونداهون پردو وجهي ڇڏيندي آهي. جيڪو انسان ان حد تائين پهچي وڃي ته سمجهي ڇڏجي اهو انسانيت جي حدن کان ٻاهر ٿي ويو آهي. عفت ۽ حياءَ جا مظاهر: انسان جي عفت ۽ حياءَ جو تعلق نه صرف ان جي ڪردار ۽ عمل سان آهي، بلڪ ان جي سوچ ۽ فڪر، گفتار ۽ انداز ۾ بان جي وڏي اهميت آهي. ان ڪري هر انسان کي ۽ خصوصي طور تي ان جي وڏي اهميت آهي. ان ڪري هر انسان کي ۽ خصوصي طور تي اوليت ڏيڻ گهرجي، جيئن اهو معاشري جو باعزت، ڪار آمد شهري ۽ آخرت جي لاءِ تياري ڪندڙ فرد شمار ٿئي، هيٺ ڏنل ڳالهيون قابل آخرت جي لاءِ تياري ڪندڙ فرد شمار ٿئي، هيٺ ڏنل ڳالهيون قابل توجهم آهن جن ۾ عفت ۽ حياءَ جي عڪاسي هجڻ لازم آهي:

گفتگو: مؤمن جي لاءِ هي مناسب ناهي ته اهو گارگند، بدكلامي ۽ اڻ وڻندڙ انداز ۾ گفتگو كري. بلكه ان كي سٺيون ڳالهيون يا خاموشي اختيار كرڻ گهرجي ۽ ناپسند گفتگو كان بچڻ گهرجي ۽ فضول ڳالهين كان كراهت محسوس كرڻ ئي گفتگو جي عفت ۽ حياءُ آهي. لباس: اسلام لباس جا ٻه مقصد ڳڻيا آهن. هڪڙو ته ان ۾ ڍَڪ ۽ سَتُر هجي ۽ ٻيو ته زينت به هجي، ان لاءِ مردن ۽ عورتن كي پنهنجي حياءَ ۽ پردي جو لحاظ ركندي اهڙو لباس اختيار كرڻ گهرجي، جنهن ۾ هي ٻئي مقصد حاصل ٿين. ان لحاظ كان اهڙو لباس جيكي حياءً، پرده داريءَ ۽ اخلاق جي خلاف يا ٻين سان مشابهت ركندو هجي اهو عفت ۽ حياءً جي خلاف آهي.

اٿئي ويهڻي: هڪ سچي مؤمن کي پنهنجي روزانہ جي معمولات ۾ هر وقت بي حيائيءَ ۽ نازيبا سرگرمين کان پاسو ڪرڻ گهرجي. قرآن ڪريم مؤمن مرد ۽ عورت کي حڪم ڪري ٿو تہ اهي پنهنجي نظرن کي جهڪائي رکن ۽ پنهنجي عفت ۽ عصمت جي حفاظت ڪن. اهڙي طرح اهي پنهجي نظر ۽ سوچ کي بي حيائيءَ واري ڳاله ۾ استعمال نه